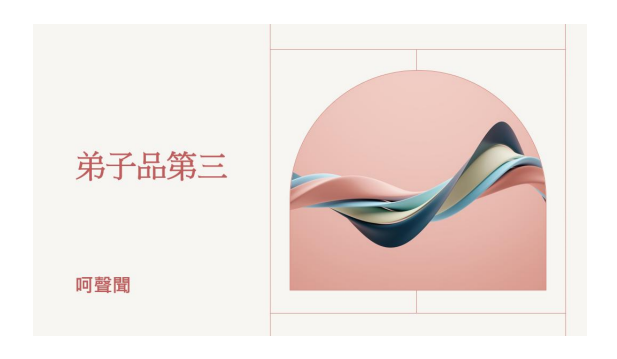
## 《維摩詰所說經》第七講

## 弟子品第三

#### 折育法師 2025 年 5 月 18 日下午講於金佛聖寺



上人,各位法師,各位善知識:大家阿彌陀佛!歡迎大家一起來研究《維摩詩經》。

還記不記得我們上個禮拜給大家一個功課,就是午供的這首偈頌是哪一位大師寫的?「此食色香味,上供十方佛,中奉諸賢聖,下及六道品,等施無差別,隨願皆飽滿,令今施者得,無量波羅蜜。」是天台的二祖 慧思大師所作。

那麼我們在上供的時候,一開始稱讚的佛號是什麼?「南無靈山會上佛菩薩」。天台宗又叫做「法華宗」,主要是以《法華經》為中心。我在上一次說過,它是佛在哪一個地方講的?(有人回答:靈鷲山。)對了,靈鷲山講的;所以「南無靈山會上佛菩薩」,感覺是這樣子來的。



慧思大師他自己非常的用功,行住坐臥都非常注意自己的言行舉止,因此他在飲食方面就做了這樣子一首偈子,用來勉勵自己。

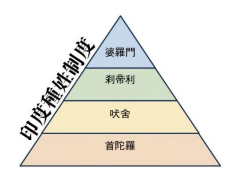
「上供十方佛,中奉諸賢聖,下及六道品,等施無差別」這個概念,就 是面對著佛菩薩跟面對著乞丐,我們世間人有所謂的凡聖或者高下的分 別,但是慧思大師希望自己沒有分別心,希望自己一直保持實相中道的 思想。

## (8)優波離,持戒第一



今天,我們會把〈弟子品〉圓滿,我們還有三位尊者要介紹給大家。第 一個,是**持戒第一的優波離尊者**。

優波離尊者是一個賤民出身的。我們大家應該對印度的種姓制度多少有



一點了解。優波離尊者他出生在首陀羅族,這個種姓在印度是最低等的,他們通常從事挑糞、或者漂染這樣的工作。一直到現在,印度國多多少少都還是有這樣子的遺緒在上面;現在的印度憲法規定人人平等,但是幾千年來的種姓制度影響非常深遠

我們回過頭,在三千年前的佛陀時代,優波離尊者他身為賤民,如果在路上抬頭看比他種姓高的人,他的眼珠就會被挖掉;他就是生活在這樣子一個不平等的時代。他生下來身體就特別特別的瘦弱,他的父母親就想讓他學一個謀生的技藝。他身體很瘦弱,不能去做挑糞的工作,他們想來想去,就讓他去學理髮的技術。他個性很淳樸很善良,後來取得剎帝利種姓的信賴,讓他專門給這些小王子們理頭髮。

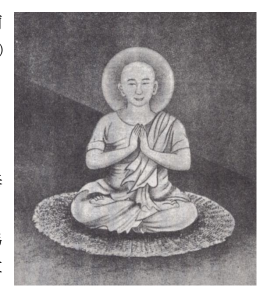
佛陀成道之後,有些說三年、有些說五年,印度以前對歷史記載並不注重。在記載裏,佛陀的出生年代可能都還相差個兩三百年。我們中國是非常注重歷史的一個民族,但是印度不是。

佛陀成道之後,就回到故鄉說法,很多王族眷屬想跟佛陀出家修道,其中有七個王子也要跟佛出家。他們以前跟優波離非常好,所以就把他們身上很華美的衣服、乘坐的大象全部都送給了優波離。優波離心裏頭就想:「他們是這麼樣尊貴、這麼樣富有,他們都願意把這些全部捨了,我還有什麼好留戀的?」這麼一想,就把他們送的財寶、華服放在樹下,把大象拴在樹上,然後也到佛陀的精舍去。

這些王子們一聽說優波離也想跟他們出家,就非常非常高興。因為優波離一直是他們的僕人,如果他們先出家的話,傲慢的習氣在短時間內肯定不能降伏,於是他們就請求佛陀先剃度優波離。「優波離」翻譯成華文

就叫「上首」,他是在這些王子們之前 出家,所以這些王子們向跟他(師兄) 頂禮。有這麼樣一件事情。

《楞嚴經》就有特別提到優波離尊者, 他是跟隨佛陀最久最久的一個弟子。 佛陀還沒有出家之前,他就開始侍奉 佛陀。然後跟隨佛陀離開皇宮出家, 在雪山苦修六年,後來又成為他的弟 子。所以在所有弟子裏面,優波離尊 者是跟隨佛陀最久最久的一個人。



他宿世都發願,要把戒律學好。佛陀入涅槃以後,大迦葉尊者召集五百羅漢結集經藏。當時,阿難尊者誦出佛陀所講的經典,**律藏就由優波離尊者把它誦出來**。優波離尊者就把佛陀制戒的因緣及當時的人、事、時、地都說得一清二楚,總共分了八十次才誦完,就是所謂的《**八十誦律**》。

佛告優波離:「汝行詣維摩詰問疾。」 優波離白佛言:「世尊!我不堪任詣 彼問疾。所以者何?憶念昔者,有二 比丘犯律行,以為恥,不敢問佛,來 問我言:『唯,優波離!我等犯律, 誠以為恥,不敢問佛,願解疑悔,得 免斯咎!』

我即為其如法解說。



今天我們要講的是優波離尊者。佛陀對優波離說:「你的七個師兄都不願意去慰問維摩詰居士。他生病了,你可不可以代表我去慰問一下?」



結果優波離尊者跟其他的師兄回答都一樣,他說:【世尊!我不堪任詣彼問疾】:世尊,我沒有資格去問病。 【所以者何】:為什麼?【憶念昔者,有二比丘犯律行, 以為恥,不敢問佛,來問我言】。有兩個比丘,他們認 為自己犯了戒,重點在「他們覺得很慚愧,深深引以 為恥」,可是不敢去問佛,所以就來問我。因為優波離 持戒第一,所以想要來問他,來解罪。到底這兩位比 丘犯了什麼戒呢?

這兩位比丘在山上的茅棚裏修行。一天,一個比丘外 出托缽,另外一個比丘就在茅棚裏面打坐,坐久了覺 得累了,就躺下來歇一會。結果山上有一個打柴女子,

她看見有一個茅棚,那個房門是虛掩的,沒有全部關起來,她好奇推了門進去,發現有一個比丘在睡覺。她的淫欲心一起,就壓在那個比丘身上。結果比丘流出不淨,就驚醒了。這個女人嚇了一跳,慌忙奪門而出。不久,托缽的比丘回來,看他一臉蒼白的樣子,就問他發生了什麼事情,他就如是如是說給這位托缽的比丘聽。這個托缽的比丘很生氣,就追出去要找那個淫女。結果那個淫女看到他,心慌就跑得更快,一不小心就跌到山澗裏頭摔死了。結果一個比丘覺得自己犯淫戒,一個比丘覺得自己犯了殺戒,他們覺得很慚愧,可是不敢去問佛陀,就來問優波離尊者。

優波離尊者他就怎麼樣?他就如法為他們說律。【**願解疑悔**】:就問持戒第一的優波離尊者:我希望您能夠解開我的疑問,我到底有沒有犯戒?如果有犯戒的話,我希望能夠有悔過的機會、懺悔的機會。【**得免斯咎**】:能夠免去、懺悔掉這個過錯。【我即為其如法解說】:我就按照律儀來跟他們解說。

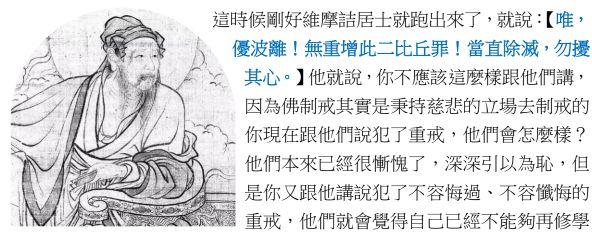
優波離尊者就說:**你們,一個犯了淫,一個犯了殺,都屬於重罪,這是不能懺悔的。**尊者說,在律上如果犯了殺盜淫妄,這叫犯了重戒,就叫「四棄」,棄什麼?就是被佛的戒海所拋棄。這個大海是,如果有死屍在海裏,大海不容受的,全部都會把它沖到岸上來。所以犯戒人就有點像這個樣子,不容於大的佛海。就**四棄**,已經不容了、不被佛法的大海所

容了,又犯了殺盜淫妄這四重戒,又叫作「斷頭」,就像頭斷掉一樣!就 是不能跟僧團共住了,就要逐出僧團了。聽了優波離尊者的解說,你說, 這兩個比丘該有多難過!所以他們就怎樣呢?

- 時維摩詰來謂我言:『唯,優波離!無重增此二 比丘罪!當直除滅,勿擾其心。所以者何?彼罪 性不在內,不在外,不在中間,如佛所說。心垢 故眾生垢,心淨故眾生淨。心亦不在內,不在外, 不在中間,如其心然,罪垢亦然,諸法亦然,不 出於如。
- 如優波離,以心相得解脫時,寧有垢不?』
- 我言: 『不也。』
- 維摩詰言: 『一切眾生,心相無垢,亦復如是。



#### 【時維摩詰來謂我言:『唯,優波離!無重增此二比丘罪! 當直除滅,勿擾其心。所以者何?】



這時候剛好維摩詰居士就跑出來了,就說:【唯,

其心。】他就說,你不應該這麼樣跟他們講, 因為佛制戒其實是秉持慈悲的立場去制戒的。 你現在跟他們說犯了重戒,他們會怎麼樣? 他們本來已經很慚愧了,深深引以為恥,但 是你又跟他講說犯了不容悔過、不容懺悔的

佛法,完全被佛法拒絕了。他們會想:「如果我當時候沒有出家,我可能 還不會遇到這樣的情況,我實在真是很後悔。為什麼世尊制戒這麼樣嚴 格?我後悔出家一場。」這個叫作【重增此二比丘罪】。

他們會想:「第一個,我覺得佛陀制戒太嚴格,完全沒有融通,我已經深以為悔了。第二個,我如果沒有出家,還不會落到今天這樣一個地步。」 所以維摩詰居士就呵責優波離尊者:你這樣子跟他們說,讓他們心裏非 常過意不去,就增加了他們的恐懼與困擾,所以你應該跟他們說實相無 相的法。

**實相無相的法**,到底是什麼?大家請合掌,唸一下經文,經文的重點就 是在這個地方:

【彼罪性不在內,不在外,不在中間,如佛所說。心垢故眾生 垢,心淨故眾生淨。心亦不在內,不在外,不在中間,如其心 然,罪垢亦然,諸法亦然,不出於如。】

【彼罪性不在內,不在外,不在中間,如佛所說。】大家還記不記得, 我在講第一品的時候,曾經跟大家畫了這樣子的一個圖,這個大〇是我們每一個有情眾生都具有的,它可以無限擴充,所以佛教裏我們把它叫作「盡虛空徧法界」,每一個眾生都有的,它是清淨無染的。我們現在的宇宙萬法都是從這一個大的〇所開展出來的。

一說到這個法,它就是有相的。你看,我把它分出來,一個是真心所造作的淨緣,完全都是清淨無染的;另外一個是妄心所作出來的罪。如果我們把它還原到原來的大〇裏頭,它們就所謂的不在內、不在外、不在中間。意思就是說,在我們的自性裏面,或者把它叫作佛性、或者把它叫作見性、或者叫作空性、或者菩提涅槃、或是實相,都是一樣的意思,它這裏頭是沒有二元對待的,全部都是清淨無染的。所以它自然不在內、不在外、不在中間。

【心垢故眾生垢,心淨故眾生淨。】這個概念很簡單,我們從第一堂課就一直在講「心淨國土淨」這樣的說法。不管是造作淨緣或是染緣,這些全部都是由心造作的,【心亦不在內,不在外,不在中間】:心也是不在內、不在外、不在中間。【如其心然,罪垢亦然,諸法亦然,不出於如】:如果我們把所有的這些東西,不管是造福或者是造罪,不管是真心還是妄心,全部把它歸回到所謂的自性,它就是「如」,就是真如,就是

實相。所以如果我們把這個「相」放下,就會回到「性」上面了。

所以這個地方**僧肇法師**就說了一句話:【夫罪累之生,因緣所成,求其實性不在三處。】就說,這個妄心造罪,它是因緣所生法。比如說一個人去偷別人的東西,一定有時間、地點,要很多的因緣和合,才造了這個罪業。但是,回到他這個人本性的時候——何期自性本自清淨,何期自性本自具足,何其自性本不動搖。它是本自清淨的,所以「求



其實性不在三處」,因為它不是對立的,它是絕對的。

既然佛陀說「罪性本空」,它是大〇;那麼我殺人、放火、搶劫銀行是不是都沒有罪?因為罪性本空嘛!請問,我這樣說法對不對?因為罪性本空嘛,所以我就可以肆無忌憚的去殺盜淫妄?(有人回答:不對。)請記住,罪性本空,但罪相不空;罪相是在的,這也就是我們常常說因果緣毫不爽,犯了就得受報。等一下我要跟大家講這個懺悔的法門。懺悔的法門,主要的核心就是在——罪性本空,因為我們本自清淨,所以才會有懺悔成功的可能。如果罪是實實在在、完全沒有辦法移除的話,我們就沒有辦法恢復我們本性的清淨,所以懺悔的核心是在「何期自性本自清淨」,這是必須要記住的一個事情。

【如優波離,以心相得解脫時,寧有垢不?』我言:『不也。』 維摩詰言:『一切眾生,心相無垢,亦復如是。】

接下來,維摩居士就問優波離尊者,【以心相得解脫時,寧有垢不】:如果你已經悟道解脫了,還有垢染嗎?優波離尊者說【不也】:沒有!因為就回到大〇裏面,回到了本性的清淨,所以維摩詰居士就說【一切眾生,心相無垢,亦復如是】:一切眾生,自性本自清淨,也是這樣子的。

接下來經文很簡單,我們唸過一次就可以了。

・唯、優波離!妄想是垢,無妄想是 淨;顛倒是垢,無顛倒是淨;取我 是垢,不取我是淨。

優波離!一切法生滅不住,如幻如電,諸法不相待,乃至一念不住; 諸法皆妄見,如夢如燄,如水中月, 如鏡中像,以妄想生。其知此者,

是名奉律;其知此者,是名善解。』



《鏡中影圖》,莫高窟第159窟,中唐

【唯,優波離!妄想是垢,無妄想是淨;顛倒是垢,無顛倒 是淨;取我是垢,不取我是淨。】

所以有我執,這個叫「垢」;如果沒有我執、去了我執、去了顛倒妄想, 這個就是「淨」。

接下來還有一段經文,在看這段經文之前,我想要請大家看這一幅莫高窟的經變圖。

在敦煌莫高窟,有《觀無量壽經》的變相圖,有《法華經》的變相圖, 其中也有《維摩經》的變相圖。我個人覺得《維摩經》的故事性、它的 張力很強,所以在魏晉南北朝開始到隋唐的時候,就有很多的藝術家或 者是有錢的人,他們會請畫家、雕刻師在敦煌莫高窟畫佛經,把它來供 養佛,很多有錢的施主他們都會做這麼樣一件事情。

現在我們要來讀經文,你來說說,到底這一幅畫是在說我們以下經文的哪一句?

【優波離!一切法生滅不住,如幻如電,諸法不相待,乃至一 念不住;諸法皆妄見,如夢如燄,如水中月,如鏡中像,以妄 想生。其知此者,是名奉律;其知此者,是名善解。』】



親慈,妳要不要說一下,這一幅畫是在說經文中的哪一句?(王親慈:如鏡中像。)好,妳在這一幅畫中看到了什麼?為什麼說它是鏡中像?(王親慈:看到一個人在照鏡子。)妳為什麼知道它是一面鏡子?(王親慈:因為這有一個圓、是一樣的人、一樣的相,一個呈現在鏡子裏。)

說得非常好!這有一個圓,然後有一個三腳架,所以這是一個鏡子。從這樣子,你領悟

到佛陀想要說的是一個什麼樣的道理?**【一切法生滅不住,如幻如電,如水中月,如鏡中像】**,要說什麼道理?(王親慈:看上去一樣,但都是假的。)都是虛幻不實的。對!沒有錯,說得非常好!

維摩詰居士就說,其實我們所執著的宇宙萬法,都是從我們妄想生出來, 能夠這樣了解,這才叫作「奉律的人」。知道一切的妄想分別執著,其實 都是虛幻不實的,但是它來自於我們清淨的本心。如果知道我們的自性 本自清淨,這個是真正持戒的人。如果知道我們現在的妄想分別執著, 乃至於所謂的罪垢、福業,所有這些你都能夠明白,放下來都就回歸到 這個自性的話,這叫作「善解戒律的人」。

於是二比丘言: 『上智哉!是優波離 所不能及,持律之上而不能說。』

我答言:『自捨如來,未有聲聞及菩薩,能制其樂說之辯,其智慧明達, 為若此也!』

時二比丘疑悔即除,發阿耨多羅三藐 三菩提心,作是願言: 『令一切眾生 皆得是辯。』

故我不任詣彼問疾。」

永嘉大師證道歌云:『有二比丘犯婬殺·波離螢 光增罪結。維摩大士頓除疑·猶如赫日銷霜雪。



【於是二比丘言:『上智哉!是優波離所不能及,持律之上而不能說。』我答言:『自捨如來,未有聲聞及菩薩,能制其樂說之辯,其智慧明達,為若此也!』】

維摩詰居士說完以後,那兩個比丘就說:【上智哉!是優波離所不能及】: 維摩詰居士真的是一個最最有智慧的人,是優波離尊者所不能及的,【持 律之上而不能說】:實在是沒有辦法做到像維摩詰居士這麼樣子。

所以優波離尊者就說:【自捨如來,未有聲聞及菩薩,能制其樂說之辯, 其智慧明達,為若此也!】是說,除了佛陀之外,從來沒有聲聞、菩薩 能比得上維摩居士的辯才無礙,他的智慧,像這個樣子。

> 【時二比丘疑悔即除,發阿耨多羅三藐三菩提心,作是願言: 『今一切眾生皆得是辯。』故我不任詣彼問疾。」】

當時這兩個比丘聽了維摩詰居士的開示以後,疑悔當下就除滅了,心就清涼了。

以前我還是在家人,剛去聖城的時候,最最怕的一件事情就是每個禮拜二要上戒律課,在家菩薩戒等等這個戒律課。一開始的時候,我覺得佛陀制的戒律,好像讓我往東也不是,往西也不是;就覺得好像處處都是一個陷阱要讓我掉下去,然後就說:「欸!妳犯戒了!妳會受到什麼處罰!」後來慢慢的才知道,為什麼戒律叫作「清涼除熱惱」。

因為當我們犯戒的時候,其實心裏頭是躁動不安的,比如說謊或者是偷了公司的一些紙筆,或者是沒有如實繳稅等等。即便別人不知道,但是心裏頭還是很躁動不安,就沒有辦法清涼自在。一開始我就說,佛陀制戒的本懷其實就是慈悲,他不要我們後來後悔。如果我們一開始就做得好,就不需要後悔自己做的錯事。

所以優波離尊者就說,這兩個比丘聽了維摩居士的話以後,他們的後悔、 他們的疑問當場就解除了,然後發了菩提心,發了阿耨多羅三藐三菩提 心,而且【作是願言】:發願令一切眾生都能夠【得是辯】,辯才無礙, 都能夠智慧大開。所以**優波離尊者就說:「我沒有資格去問病。」**  我在第二堂課時講到,看了《維摩詰經》然後 開悟的就是永嘉大師。永嘉大師在他的《證道 歌》裏面有這一段文字,剛好作為我們今天這 段經文的總結。他就說:「有二比丘犯淫殺,波 離螢光增罪結;維摩大士頓除疑,猶如赫日銷 霜雪。」說有兩個比丘,一個犯淫,一個犯殺, 但優波離尊者的智慧很像螢火蟲的螢光一樣,



徒增他們的罪垢和結縛作,也就是徒增他們的煩惱。但是維摩大士的智慧就好像太陽光一樣,頓時就把他們的疑問除去了;就像太陽一樣,把 他們罪垢的霜雪都給融化了。

#### 懺悔法門

接下來要跟大家講的是懺悔法門。我們一般百分之九十九的人,來到這個世間上,都是善惡夾雜的多。所以剛剛維摩居士講「罪性本空」,雖然說罪性本空,但是因為我們善惡夾雜,難免會有做錯事的時候。那個罪相,就是我們所說的因果絲毫不爽。所以在懺悔的概念上,就是要知道我們的自性是本自清淨的。現在我要簡單跟大家介紹一下懺悔法門。

六祖惠能大師說:「懺者,懺其前愆,永不復起; 悔者,悔其後過,更不復作,故稱懺悔。」

《沙門果經》云:

『罪從心起將心懺·心若滅時罪亦亡; 心亡罪滅兩俱空·是則名為真懺悔。』

《大智度論》: 若人罪能悔,已悔則放捨;

如是心安樂,不應常念著。



在介紹懺悔法門之前,想要請問大家,你知道哪一些懺法、懺儀?〈大

悲懺〉,還有?(有人回答:〈法華懺〉。)〈法華懺〉,很好!還有?(有人回答:〈地藏懺〉。)〈地藏懺〉,非常好!我們不久前才拜了〈地藏懺〉。 (有人回答:〈三昧水懺〉。)嗯。(有人回答:〈萬佛懺〉。)很好!我們每個月拜什麼?(有人回答:〈藥師懺〉。)〈藥師懺〉。所以有很多懺法。這麼多的懺法,都是要我們至誠懇切的懺悔,最重要的就是要斷相續心。以後你有機會拜〈大悲懺〉,在唸懺文的時候,要注意這四個字——「斷相續心」,就是六祖惠能大師說的:「懺者,懺其前愆,永不復起;悔者,悔其後過,更不復作,故稱懺悔。」所以「不復作,不復起」,這是懺悔的核心。

為什麼要懺悔?懺悔幾乎是所有法門的先行工作,有點像種菜,種菜之前要先整地,要把石頭、瓦塊全部都去除掉,才能夠種出好的蔬果出來。 所以任何法門,不管是念佛或者是誦經,全部它的前行工作就是要做懺悔——整地的工作。



好,大家看到在上面有一張圖,你有沒有 覺得這張圖的媽媽跟小孩的膚色不同? 媽媽是白種人,小孩子應該可以說是一 個黑人,這是她親生的小孩。你會說他的 爸爸是個黑人?不是!他爸爸也是白人。 他的爺爺奶奶其中一個是黑人?不是!

全部通通都是白種人。我今天不會講這個故事,因為它非常長,這是一個發生在義大利的真實故事,我想讓大家自己上網去搜一下。你看到這個題目(義大利一個強姦犯捐獻骨髓的幕後故事),大概就知道為什麼這個小孩子的膚色是黑色的,但是是媽媽親生的。

這個小孩子大概三歲的時候就被診斷出來有白血症,所以她需要有人移植骨髓給她。這個事情就在當地的報紙宣揚開來,尋求能夠匹配的骨髓捐贈者,但是整個小鎮上沒有一人可以跟她的骨髓配上,後來就有一個人非常掙扎著出來了。好,故事就講到這個地方,大家可以上網搜一下。這個故事非常感動人,每一次我一講到懺悔的時候,我的腦子裏頭第一個跳出來就是這個故事,所以大家可以自己上網看這個故事。

我們在放生的時候,都會唸這樣一段經文,這是從《沙門果經》出來的, 它說:「罪從心起將心懺,心若滅時罪亦亡;心亡罪滅兩俱空,是則名為 真懺悔。」這個就是懺悔最最主要的概念。

我今天要跟大家講的是在疫情之前,葉祖堯博士曾經就來我們金佛寺來做演講。如果有些人還有印象的話,就是**葉祖堯博士**(Raymond Yeh, Ph.D.)跟他的夫人(Priscilla Yeh, MBA 周瑞芬女士),還有西雅圖的一位博士(John Vu, Professor 武親道教授),他們來金佛寺有一系列講演。(編按:2016年8月,金佛聖寺舉辦《生命之流講座》,演講內容,https://www.gbm-online.com/chinese/?p=1110)我特別特別感動的是葉博士,尤其最後這幾年他的作法,我拿出來跟大家分享。



其實葉博士他在三十五歲的時候就已經做了德州大學的系主任,可以說 是整個美國最年輕的數學系主任。當時,他聘請了很多諾貝爾獎的學者, 很快就把他的系提升為全美國的前幾名,所以他在美國教育界非常有名。 後來他又做了好幾家的公司顧問,比如西南航空公司,所以他在企業界 也是一個非常知名的人。但凡是人,就一定有犯過錯,所以他曾經有婚 外情等等,也犯過這種錯。

他學佛了以後,要受菩薩戒了,他就發現那個不為人知的東西還是印在他的心裏,所以他就開始發露,並且去向每一個他曾經傷害的人說:「對不起!」如果他知道那個人在哪裏,如果他知道他曾經犯這個錯,他選擇親自到人家面前去說一聲:「對不起!」請人家原諒。這是他第一件做的事情。第二件,是他跟周圍的人說:「謝謝!我愛你們!」所以道歉、道謝、道愛,就變成他這幾年一直不斷在做的一件事。他發現他的心愈來愈輕、愈來愈自在。

我相信佛陀就是要教導我們明白這個道理。最後要提醒大家,有一些人學佛之後,對於做過的錯事,非常有慚愧心。但是《大智度論》教我們:「若人罪能悔,已悔則放捨;如是心安樂,不應常念著。」已經悔了,

就應該要放捨,不要把它記在心裏,不應該一直不斷地念著。

回應到六祖大師講的:「不復起,不復作。」犯了錯,我不會再做第二次;但是我懺悔了,我也不要把它放在心上,一直不斷的懲罰自己,不要這樣子。這個是懺悔的核心,最主要就是說我們自性本自清淨,如果犯錯了,就應該要懺悔。這是講優波離尊者。

#### (9)羅睺羅,密行第一



接下來要講的是羅睺羅尊者。「羅睺羅」是梵語,翻譯叫「覆障」;這個覆障是怎麼來的?師父是這麼說——

羅睺羅尊者往昔修行的時候很精進,修到老鼠也不怕他。他想要入定,老鼠就跑出來在他前前後後跳舞。這個老鼠就想:「我在你前面娛樂,所以你就會很開心修行。」沒有想到羅睺羅尊者就覺得:「我要入定,你幹嘛一直來騷擾我!」他心裏不高興,就要追老鼠,



老鼠一溜煙就躲到老鼠洞裏頭去。結果羅睺羅尊者就用木頭把洞口堵住,

佛陀成道以後,回到迦毗羅衛國就度了剛剛講的七個王子出家。當時羅 睺羅十五歲,他也出家了。羅睺羅出家,這也是佛陀僧團開始有所謂的 沙彌制度。還沒有受具足戒的,就叫沙彌;當時舍利弗尊者作為他的剃

度師,就教他一些事情。羅睺羅的工作就 是打掃院子,掃完院子以後,有時間他就 思維佛陀所教導的言教,還有他的老師舍 利弗所教的這些法義,就修行。

有一天早上,他掃完院子想要回房間一下, 就發現房間被客比丘佔走了,就是來做客 的比丘佔了他的寮房,甚至把他的衣缽通 通都丟出來。羅睺羅也很忍辱,他就站在 院子裏,也不知道要怎麼辦。



剛好這個時候就下了滂沱大雨,因為寮房已經被客比丘佔去了,佛陀的制度是一人一個寮房,他沒地方去,只好躲到廁所裏頭去。當時的廁所不像我們現在是有沖水馬桶,那個味道是很「香」的。他就在那個地方跟這些廁所裡頭的蟲子說法,說:「你們往昔就是貪吃,所以才做了廁所的蟲子,你們現在應該要放下這個貪吃、貪念的習性。」跟牠們說法。

因為他能夠回憶起他往昔的修行,所以很快就成就道業了。為什麼說他是密行第一?就是他的修行是別人所不知道的。這個是羅睺羅尊者。

佛告羅睺羅:「汝行詣維摩詰問疾。」

羅睺羅白佛言:「世尊!我不堪任詣彼

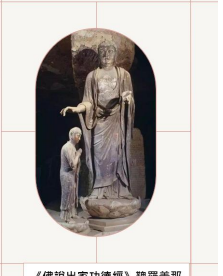
問疾。所以者何?憶念昔時,毗耶離諸

長者子來詣我所,稽首作禮,問我言:

『唯,羅睺羅!汝佛之子,捨轉輪王位,

出家為道。其出家者,有何等利?』我

即如法為說出家功德之利。



《佛說出家功德經》鞞羅羨那

佛陀就告訴羅睺羅:「你去安慰安慰一下維摩詰居士的病吧。」

羅睺羅就說:世尊,我不堪任,我沒有資格去問病。為什麼呢?【憶念 **昔時**】: 憶念以前, 毗耶離城中諸長者子來跟我說, 【唯, 羅睺羅! 汝佛 之子】: 你是佛陀的兒子。佛陀本來是一個王子,要繼承王位的,結果他 出家修道去了。現在你是他的兒子,你又捨去本來要繼承的王位,你也 去出家修道了,【其出家者,有何等利】:你來跟我們說說,出家有什麼 利益?有什麼好處?你看那個經文很有趣,他就說「**有何等利**」,你告訴 我有什麼好處?【我即如法為說出家功德之利】:我就如法為他說出家 的功德。

有一部經叫作《**佛說出家功德經**》,裏面說了一個故事,就是**鞞羅羨那**王 子特別特別喜歡吃喝玩樂,成天就是跟這些宮女吃喝玩樂,很開心。有 一天,佛陀出去托缽乞食,阿難尊者是侍者,所以就陪著出去了。佛陀 遠遠地就聽到王宮裏傳來音樂的聲音、歡樂的聲音,馬上知道這位王子 的因果關係,就嘆了一口氣,跟旁邊的阿難說:「這個人七天之後就會死 了;如果他再不出家,肯定就下地獄了。」阿難尊者是一個非常非常心 軟、很慈悲的人,他就想:我明天要到鞞羅羨那家托缽,去點醒點醒他。 隔天,他就故意托缽到鞞羅羨那的王宮外面,鞞羅羨那就很開心,好像 看到老朋友來一樣,就把他請進來,然後供養他一些蔬菜瓜果。

鞞羅羨那王子就說:「您跟佛陀這麼久了,佛陀一定教您一些很奧妙的 道理,可不可以跟我分享?」阿難尊者就不說話。「哎呀!跟我說嘛!我 們都是好朋友,請跟我分享。」他還是不說話。鞞羅羨那說了三次,他 才嘆了一口氣。「怎麼?」他說:「佛陀說你這樣子吃喝玩樂,你再不出 家,七天之後你就會死!而且死了一定會下地獄。」

鞞羅羨那王子一聽,就很害怕,他說:「您回去跟佛陀講,我再玩六天,第六天我就去出家。」阿難尊者就說:「好。」結果鞞羅羨那王子就繼續玩。這個人也挺有定力的,佛陀說他要死了還下地獄,他還跟人家討價還價,還要玩六天,他還可以玩得下去!到了第七天,他也很守信用的,就到佛陀那個地方去請求出家。

佛陀就收他了,他就持了一天一夜清淨戒,清淨比丘戒一天一夜而已。 一天之後,他真的就死了。王子的家人就來問佛陀:「鞞羅羨那死了以後,他到哪裏去了?」佛陀就說:「他的神識就到了天上、三十三 天。」「他之後呢?」佛就說:「他二十劫不墮三惡道。二十劫 之後在人道,出家修行成功,就成了辟支佛。」

羅睺羅尊者就如法說出家的功德,只要持一天一夜的清淨比丘戒,就可以享這麼大的功德。

說到這個地方,我就想起二十多年前還沒出家的時候,有一次我載法師們外出辦事,有一個法師她就說:「我這輩子做過很多很多的決定,有些做對、有些做不對,但是在所有的決定裏面,我覺得做得最好的就是出家。」說到這個,你有沒有想要出家?

時維摩詰來謂我言:『唯,羅睺羅!不應說出家功德之利,所以 者何?

**無利無功德是為出家**,有為法者,可說有利有功德。夫出家者, 為無為法,無為法中,無利無功德。

接下來,維摩詰居士對我說:羅睺羅!你不應該跟人家講說這個出家有什麼功德利益,所以者何?【無利無功德是為出家】:沒有功德,沒有利益,才是真正的出家。【有為法者,可說有利有功德】:有為法說有利有功德。【夫出家者,為無為法,無為法中,無利無功德】:出家是無為法,無為法不可說有利有功德。

說到這個無為法,它是出世間法,是沒有對待的,沒有所謂的功德利益。 記不記得在《六祖法寶壇經》裏面有這樣一段故事,韋刺史問六祖大師 說,「子聞達摩初化梁武帝……」達摩祖師不是從印度來嗎?他從印度 來,其實他心裏頭就是要去度化梁武帝。梁武帝一見到達摩祖師的時候, 說了什麼話?大家記不記得?梁武帝就說:「朕度僧、造寺、設齋,有何 功德?」就說我貴為皇帝之尊,我一生度了好多人出家,然後又布施、 又設齋,我有什麼功德?達摩祖師說:「實無功德!」沒有功德,實實在 在沒有功德!就這樣子跟梁武帝講。韋刺史沒明白這個道理,所以六祖 大師就跟韋刺史講說:「造寺度僧,布施設齋,名為求福。不可將福便為 功德。功德在法身中,不在修福。」福德跟功德不一樣,福德只會讓你 在天上享福,福享完了以後還要下墮的。功德是法身,是自性,所以沒 有所謂的功德利益可言,因為它不是二元法,它是清淨的。

接下來這一大段,是這個出家法的核心所在。大家請合掌唸一下:

羅睺羅!出家者,無彼無此,亦無中間;

離六十二見,處於涅槃;智者所受,聖所

行處;降伏眾魔,度五道,淨五眼,得五

力,立五根;不惱於彼,離眾雜惡,摧諸

外道;超越假名,出淤泥;

無繫著,無我所,無所受,無擾亂;

内懷喜,護彼意,隨禪定,離眾過。

若能如是,是真出家。』



維摩詰居士講出家無功德。為什麼沒有功德?因為它是無為法。記得那個大〇嗎?無為法無量無邊,沒有界限。無為法就【無彼無此】:沒有你,沒有我,沒有世間,沒有所謂的出世間,什麼都沒有,因為它是清淨的。離了所有的垢染,也降伏了眾魔,這個是真出家。他出淤泥,沒有所受,一切功德都不受,所以叫作「無功德,無利益」,說的就是這樣子。【內懷喜】:心裏頭永遠都是清淨喜樂的,離開了所有的過錯。能夠如是的話,才是真出家。

有沒有人想出家?有沒有人讀過清朝順治皇帝的出家偈?「百年三萬六千日,不如僧家半日閒。」看到這裏,有沒有覺得出家挺不錯的?



於是維摩居士就對這些諸長者子說:「欸,你們機會難得,現在是釋迦牟尼佛還在世的時候,你們應該要在正法當中趕快跟他出家,機會難得!」

諸長者子就說:「我聽說如果父母親不允許的話,不能出家啊!」

真的是這樣,還沒有成家的,需要得到父母親的允許;已經結婚的,要 得到另一半的允許,不管先生還是太太,得到允許、要有同意書才能夠 出家。

這個制度其實就是從羅睺羅開始的,因為佛陀成道後五年回去度了七位王子出家,當時佛陀的姨母大愛道、佛陀以前的太太耶輸陀羅、弟弟、兒子都出家了,所以淨飯王心裏頭就好難過。所有的親人通通出家去了,他自己一個人情何以堪?所以他就跟佛陀講:「我實在是很寂寞難耐,身邊沒有半個親人。」所以佛陀就訂下需要得到父母或是伴侶、配偶的同意才能出家的規定。出家要同意書的制度就是從這裏來的。

【維摩詰言:『然,汝等便發阿耨多羅三藐三菩提心,是即出家, 是即具足。』爾時,三十二長者子,皆發阿耨多羅三藐三菩提心, 故我不任詣彼問疾。」】

維摩詰居士說,對的!佛陀有制的,「父母不聽」:就是父母親不允許的話,不能出家。但是有身不出家,心出家這樣子的一個做法。什麼做法? 【汝等便發阿耨多羅三藐三菩提心,是即出家,是即具足。】如果你們發阿耨多羅三藐三菩提心的話,有這個心就是出家;雖然身不能出家,但是心出家了,就具足了。所以主要是發阿耨多羅三藐三菩提心。當時,三十二長者子都發了菩提心。

所以羅睺羅尊者跟佛說,**我不堪任,我沒有資格去問病**。因為我說了出家有利有功德,我這樣子的想法太侷限了、太狹隘了。

有一句俗話講:「莫道出家容易得,皆因累世種菩提。」要有菩提心,才 具足出家的因緣。上人講出家有四種:出世俗的家、出煩惱家、出三界 家、出無明家。如果我們現在或今生沒有緣出世俗的家,那我們也要努 力來出煩惱的家,出三界的家,出無明的家。



再接下來我想要請問大家,大家看到這個圖,大概就會知道。我們在除夕的時候就有點燈,點燈完了就會叩鐘,叩鐘以後就會領到壽桃,然後會領到一個紅包,紅包裏面會有上人的法語。我現在請問,您還記不記得您今年拿到上人的法語是什麼?Henry(徐偉明),你還記不記得上人給你的法語是什麼?(Henry:不記得。)不記得了?親慈記不記得?

(王親慈:夢想成真。)夢想成真?法語裏頭應該不是「夢想成真」吧, 那個是叩鐘的時候抽到「夢想成真」。那個紅包袋裏面有一塊錢,然後有 一張法語。有沒有人記得你那個紅包袋裏頭,上人給你的法語是什麼? 都不記得啦!那是我們這一年上人教我們應該要努力的事情。

法語經常很有趣的,我記得以前有一個人跟我分享,她說因為她長得特別肥胖肥胖這樣子,她那一年拿到上人的紅包,法語裏就說:「不要太貪吃!」所以你拿到的法語,大概就是你今年需要努力的目標。都不記得?那個紅包袋都拿到佛前去當錢母去了,是不是?回去看一下你今年抽到的法語是什麼。

這個是我抽到的上人的法語:「**修道人要恢復到〇,返本還原,圓滿自性的大光明藏,大圓鏡智,什麼也不缺。**」我一抽到這個,我簡直很開心、很開心的!這個就是我要努力的目標,真出家的目標,就是回到自性的那個〇。我很開心我抽到這個,我把它貼在我的書桌上面,天天念一遍。

# (10)阿難,多聞第一



最後一位,是多聞第一的**阿難尊者**,他是釋迦牟尼佛的堂弟。他誕生的時候,家裡人很歡喜,所以就把他取名叫作「**慶喜**」,這第一個歡喜;第二個歡喜,正好是釋迦牟尼佛的成道日。第三個,剛好他的國家跟鄰國打仗打贏了,所以就把他的名字叫作「歡喜」,或是「喜慶」。

後來他就跟著釋迦牟尼佛出家了,他記憶力特別強,所以叫作「**多聞第**一」。為什麼他多聞?因為他讀的書很多,記憶力又特別好,就是一聽聞什麼他就不會忘記了。佛陀入涅槃以後,大迦葉尊者在結集經藏的時候,**經藏就是由阿難尊者背誦出來的**;律藏是誰誦出來的?是持戒第一的優波離尊者。

阿難尊者的相貌特別好,佛陀有三十二相,阿 難尊者有三十相,只差了兩個。所以文殊師利 菩薩有這樣一個偈子,特別來讚賞阿難尊者: 「相如秋滿月,眼若淨蓮華;佛法如大海,流 入阿難心。能令人心眼,見者大歡喜;諸來求 見佛,通現不失宜。」



我們常常說現在人有三高,阿難尊者也有三高,但他不是血壓高。從文

殊師利菩薩的讚美辭中,看看他有哪三個高?一定是顏值高,對不對?

因為「相如秋滿月,眼若淨蓮華」,人人見人人 歡喜。「佛法如大海,流入阿難心」,是哪一個高? 學歷高?對不對?「能令人心眼,見者大歡喜」, 人緣特別特別的好。所以我覺得他是一個高學 歷、高顏值、高 EQ(高情商)的人。



佛陀在早期的時候,他弘法二十年都沒有常隨的侍者,他到哪個地方,如果誰方便,誰就做他的侍者。後來佛陀年紀大了,大家就發現佛陀應該有一個常隨的侍者。

當時**憍陳如尊者**首先表態,自我推薦做佛陀的侍者。因為憍陳如尊者是佛陀成道以後最先去度的五比丘之一,他也是第一個開悟的弟子。雖然憍陳如尊者年紀比佛陀大,但是他還願意去服侍佛陀。佛陀很慈悲,就對他說:「你年紀比我大,身體也不好,你應該要把自己照顧好,就別擔心我了。」所以佛陀就拒絕了。

大迦葉尊者年紀更大,所以也被拒絕了。舍利弗尊者和目犍連尊者也都想要去侍奉佛陀,但是也都被佛陀拒絕了。天眼第一的阿那律尊者就觀察這些人的因果,知道佛陀想要**阿難尊者**來做他的侍者。

舍利弗尊者和目犍連尊者就去跟阿難尊者說,阿難就說:「我當侍者沒有問題,但是我有三個條件,答應我,我才願意做侍者。第一個條件, 佛陀穿過的衣服,不管新的舊的衣服,我都不穿。第二個條件,如果有人要請佛陀去應供,我不陪;佛陀吃過的東西,我不吃。第三個條件, 應該要去見佛陀的時候,我才去見佛陀。」這是阿難尊者的「三不政策」。

為什麼他特別堅持不穿佛陀穿過的衣服?不隨佛陀去應供?不吃佛陀吃的東西?你猜為什麼?怕人家譏嫌。因為供養佛陀的衣服一定是最好的;供養佛陀的食物一定是最好的。他就怕人家說:「阿難一定是貪圖華美的衣服,阿難一定貪圖吃好吃的東西,才要去當佛陀的侍者。」他就是為了要避免這些譏嫌,所以就特別提出這三個要求。

佛陀有說過,其實阿難不是今生才做佛陀的侍者,他生生世世都是做佛

陀的侍者,因為他最抓得住那個時宜。所以文殊師利菩薩的偈頌就說「**通** 現不失宜」,他從過去一直到現在都侍奉佛陀,把那個分寸拿捏的特別 特別的好,從來就沒有失當的情況出現。

• 佛告阿難:「汝行詣維摩詰問疾。」

阿難白佛言:「世尊!我不堪任詣彼問疾。所以者何?憶念昔時,世尊身小有疾,當用牛乳,我即持缽,詣 大婆羅門家門下立。

時維摩詰來謂我言:『唯,阿難!何為晨朝,持缽住此?』

• 我言: 『居士!世尊身小有疾,當用牛乳,故來至

此。』



莫高窟第159窟・天女和阿難

佛陀就請阿難尊者去慰問維摩詰居士的病。阿難對佛說:「世尊!我沒有資格去問病。為什麼沒有資格?因為有一次佛陀生了小病,應該要用牛奶。……」

你會不會覺得奇怪,生病不是要用藥嗎?用止痛藥啊?當時候是三千年前,我覺得那時候的人身體是比較好,因為他們的欲望比較少,所以他們是用牛奶或者酥酪這些東西當藥治病的。還記不記得我們讀古書的時候,以前讀《紅樓夢》或其他書裏有提到,他們生病的時候會用菊花或者芍藥這些藥性很輕的植物,不是像我們現在吃這些感冒藥或是心臟病藥。我們人的身體應該是愈來愈粗、愈來愈漏劣,所以我們需要藥性很強的東西來對治這些病菌。我感覺,當時候人的欲望少,身體是比較輕的,所以有小的疾病應該要用牛奶。



 杖就在地上拄三下,裏頭人就知道比丘出來托缽乞食,他們就會出來供 養。

結果出來的不是大婆羅門,是**維摩詰居士**,他就說:「**阿難,你為什麼** 朝持缽住此?」因為佛日中一食,請問大家,佛吃的是哪一頓?早上? 中午?還是下午?(有人回答:中午。)中午。可是阿難尊者是早上去 托缽,所以維摩居士就問他:「阿難,你為什麼早上就來這個地方托缽?」 阿難就說:「居士!世尊身上有小的疾病,應該要用牛奶,所以我才來這 裏托缽。」

維摩詰言:『止止!阿難!莫作是語!如來身者,金剛之體,諸惡已斷,眾善善會,當有何疾?當有何惱?默往阿難,勿謗如來,莫使異人聞此麤言;無令大威德諸天,及他方淨土諸來菩薩得聞斯語。

什曰:有羅漢名薄拘羅,往昔為賣藥師,語 夏安居僧言:若有須藥,就我取之。眾竟無 所須,唯一比丘小病受一訶梨勒果。因是九 十劫生天人中受無量快樂,但聞病名而身無 微患。於此生年已九十,亦未曾有病。況佛 積善無量,疾何由生?



《阿難乞乳圖》,莫高窟第159窟,中唐

維摩居士就說:【止止!阿難!莫作是語】:不要說了!不要說了!千萬不要說了。怎麼回事啊?【如來身者,金剛之體】:如來的法身,像金剛一樣不會壞的,【諸惡已斷,眾善普會,當有何疾】:如來已經把所有的惡全部斷掉了,做了所有的善,怎麼可能會生病?

鳩摩羅什法師有一段註記非常的好,他說:「有一個羅漢叫作薄拘羅。」 大家在《佛說阿彌陀經》裏頭就會看到薄拘羅。說「薄拘羅在往昔的時候是一個賣藥師,他告訴結夏安居的眾比丘們:『你們如果需要藥的話, 就來找我。』結果都沒有任何一個比丘需要,只有一位比丘受了一點點的小病,薄拘羅就給他一個訶梨勒果。」結果他感到的果報是什麼?「因



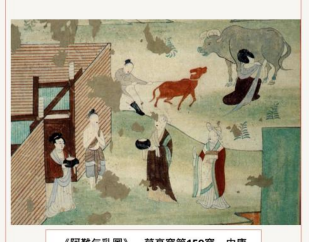
為這個原因,所以他力十劫都在天上受到快 樂。」就給一個訶梨勒果,然後他九十劫在 天上都只聽到病的名字,都沒有生病,一直 到現在。「現在他在人間做佛陀的弟子,已 經九十歲了,都沒有病。他才給一個訶梨勒 果就有這麼好的果報,況且佛陀做了那麼多

善,所有的惡全部都沒有,諸漏已盡,眾善奉行,怎麼可能還會生病?」

所以維摩詰居士就說:【默往阿難,勿謗如來,莫使異人聞此麤言】:你 小聲一點,不要再說了,默往阿難!你趕快離開,不要在這個地方丟人 現眼了;勿謗如來!你不要誹謗佛陀,你是佛陀的堂弟,不要誹謗佛陀, 你悄悄地趕快離開,不要讓人家聽到你這些很粗、很下流的話;【無令大 威德諸天,及他方淨土諸來菩薩得聞斯語】:這些天人如果聽到,或者是 諸天的菩薩如果聽到,一定會笑你怎麼這樣子!

我一看到這段經文,就覺得鳩摩羅什法師的翻譯手法真好,整個情節好 像全部躍然紙上。下面更精彩!

- 阿難!轉輪聖王,以少福故,尚 得無病, 豈況如來無量福會普勝 者哉!
- 行矣,阿難!勿使我等受斯恥也。 外道、梵志,若聞此語,當作是 念:何名為師?自疾不能救,而 能救諸疾人?可密速去,勿使人 間。



《阿難乞乳圖》,莫高窟第159窟,中唐

維摩詰居士說:【阿難!轉輪聖王,以少福故,尚得無病,豈況如來無量 福會普勝者哉】:阿難!我跟你講,轉輪聖王以這麼小的福德都沒有病 了,更何況如來!如來福德兩足尊,怎麼可能會生病?

【行矣,阿難】:你趕快離開,而且要偷偷的,不要讓人家知道,趕快離開!【勿使我等受斯恥也】:我們聽到了覺得很不好意思,你怎麼做這種事情,讓我們太丟臉了!【外道、梵志,若聞此語,當作是念:何名為師?自疾不能救,而能救諸疾人?】如果讓外道、梵志聽到你的話,會這樣子想:佛有什麼資格做人家老師?當人家老師的話還會生病,都還有苦惱,自己的病都不能救了,怎麼能夠救人家?

所以維摩詰居士就說:【**可密速去**,勿使人聞】:你偷偷的趕快離去,不要再給人家知道你出來托缽托牛奶,說佛陀有病,不要這樣丟人現眼了。

- 當知,阿難!諸如來身,即是法身,非思欲身。佛為世尊,過於三界;佛身無漏,諸漏已盡;佛身無為,不墮諸數。如此之身,當有何疾?
- 時我,世尊!實懷慚愧,得無近佛而謬聽耶!
- 即聞空中聲曰:『阿難!如居士言。但為佛出五濁惡世,現行斯法,度脫眾生。 行矣,阿難!取乳勿慚。』
- 世尊!維摩詰智慧辯才,為若此也,是故不任詣彼問疾。』
- 如是五百大弟子,各各向佛說其本緣,稱述維摩詰所言,皆曰不任詣彼問疾。

維摩居士又說:【當知,阿難!諸如來身,即是法身,非思欲身。】如來身是金剛不壞身,不是像我們人,是父精母血、情慾的身體,身體很粗劣。【佛為世尊,過於三界;佛身無漏,諸漏已盡;佛身無為,不墮諸數。如此之身,當有何疾?】如來的身是金剛不壞之身,已經是三界的導師,諸漏已盡,他是修無為法出世間的人,怎麼會有病?你別在這裏丟人現眼,趕快走!

【時我,世尊!實懷慚愧,得無近佛而謬聽耶】:當時,我就被罵的無地 自容,實懷慚愧。我心想:明明佛陀叫我出來托牛奶的,難道我聽錯了 嗎?我當侍者,跟他這麼近,難道我聽錯了嗎? 結果在空中就有聲音:【阿難!如居士言。但為佛出五濁惡世,現行斯法,度脫眾生。】就說,為什麼佛是金剛不壞之身?為什麼他示現生病? 為什麼他叫你出來托牛奶?他就是為了要度化五濁惡世的眾生,度脫眾生的原因,所以他示現生病。

連這麼樣高貴、這麼樣福德具足的佛陀都會經歷老、病、死,何況我們這些凡夫?所以我們要趕快修行,可以了生脫死,就是為了要度化眾生。

空中又說:【行矣,阿難!取乳勿慚。】阿難!沒有關係,不要慚愧了,你趕快把牛奶拿回去供養佛陀。這是空中的這樣一段話。

所以這段的故事,就被如實的記載在莫高窟的經變圖上面,非常有情節。好,這是維摩詰居士的辯才無礙。

【世尊!維摩詰智慧辯才,為若此也,是故不任詣彼問疾。』 如是五百大弟子,各各向佛說其本緣,稱述維摩詰所言,皆曰 不任詣彼問疾。】

所以阿難說:「世尊!維摩詰居士辯才無礙,所以我沒有資格去問病。」 佛陀的五百大弟子,也各各跟佛講他們沒有資格去問病的理由。

#### 復習



十大弟子我們就講完了,維摩詰居士他示現最少是一個十地大菩薩,很多經家說他是金粟如來再來;他化現成一個居士的身份,就比較容易接觸居士、平民,然後因材施教。從從我們看的這三品我們就知道,他全部都是以最大乘的、唯一一乘的佛法來教導眾生,不管是在家人或者是聲聞弟子。

我們介紹完了這十大弟子,最後最後我想要請問大家,我們花了三堂課來介紹十大弟子跟維摩詰居士的故事,你最有印象的



是哪一位弟子?哪一位弟子你印象最深刻?(周果華:舍利弗尊者。)舍利弗尊者的什麼情節讓你覺得印象很深刻?(周果華:宴坐。)果華講「宴坐」,因為他打坐坐得很有心得,所以他對這個印象最深刻。

(周果華:宴坐,就是行住坐臥都是宴坐,不是說你把腿盤起來。不是在那麼一時,是時時。就表示你的內心其實是真如的狀態之下,隨時隨地都在禪定的狀態。)非常非常好!舍利弗尊者認為只是選一個深山老林很寂靜的地方把腳盤起來,那個叫打坐。其實他還有入定出定。果華就說,應該是「行也禪,坐也禪,語默動靜體安然」,隨時隨地都在大定之中,沒有所謂的出入定,一直是心如止水的。非常好!

還有誰對哪一位尊者的故事特別特別有印象?覺得對你的啟發最多?有沒有人?還是聽過全部都忘光了?(Julie 王玉娣:優波離尊者。)優波離尊者,你可不可以說一下?(Julie: 因為裏面的懺法法門,他教我們這個。)哦,優波離尊者就是替那兩個比丘去解罪,所以你學到我們在懺悔的時候,應該要有一個什麼樣的概念,是不是?(Julie: 對!因為我們在世俗當中,每天都有不同的事情發生,懺法法門就是教會我們怎麼樣用我們的真心去懺悔。最後還說到,發阿耨多羅三藐三菩提心。雖然我們不能出家,但是只要我們心出家,我們還是一樣,最終會到達那個比岸的。)非常非常好!說得非常好!對!就是這個核心。

今天這堂課,應該是《維摩詰經》今年的最後一堂課。我們六月份的時候會有華嚴法會,以後會有其他法師再陸續講其他經典,所以可以聽到不同的法師講不同的經典。

我們的《維摩詰經》可能要到明年的春天再繼續講。我本來最少應該要講完上卷的,我還很貪心,就說我應該要把第一品到第五品全部把它告一個段落,結果我沒有想到我就是會慢慢講,不過好東西是值得期待的!明年春天應該再繼續講。

還有沒有人想要說你對〈弟子品〉有什麼想法或者是印象深刻的?或是你學到什麼?我應該是問大家有什麼問題,我們可以互相研究一下。有沒有人想要跟大家分享?好,果華。(周果華:法師,你說維摩詰居士他是十地菩薩的說法,也有他是金粟如來的說法,那我沒有看過有說他是十地菩薩的說法。)很好,所以你就是聽到他是金粟如來的說法。(周果華:對的。)

這個經家的說法不太一樣,大部分的經家說他是金粟如來。我在第一堂課的時候跟大家講這部經非常的精彩,就是釋迦牟尼佛一手召金粟如來 (維摩詰居士),一手召龍種上尊如來 (文殊師利菩薩),這是三位如來 同時一起來演這部經,所以可以知道這部經是最上乘的經典,是非常精彩的經典。這是對絕大部分的說法。



第二種說法,就說如果他不是金粟如來等級的話,最少最少他應該是有十地菩薩;從經文裏面可以看出他的智慧明達、辯才無礙等等,這應該至少是十地菩薩的,跟地藏王菩薩一樣。我們如果說九地菩薩在人間做大法師,把他這些後得智、度化眾生所有的智慧圓滿;那麼十地菩薩,那也跟佛應該是一模一樣,沒有什麼區別了。這只是經家講的稍稍有一點不同這樣子。

還有沒有人有問題?好,如果沒有的話,我們今天就到這個地方。阿彌陀佛!