## 蓮池大師《彌陀疏鈔》(三)

## 恒懿法師 2016年12月18日下午講於金佛聖寺

上次已經大概把蓮池大師道理稍微解釋一下。我現在開始要講的就是理 之外,我們要開始走到事相,要怎麼修。

在說到要怎麼修之前,我們要看看淨土法門有很多說法,現在最常的說法就是這三個:

第一個就是淨土不用坐禪,每天只要持名念佛,也不用深入經藏。有沒有聽過這個?(大衆回答:有。)

第二個就是有很多大師開始都學禪,晚年就學淨土,所以我們不用浪費時間啦,直接學淨土就好了。有沒有聽過這個?(大衆回答:有。) 然後印光大師說,要將死字放在頭上,所以搞不好明天你就會死的;我們沒時間,所以趕快持名念佛。有沒有聽過這個?(大衆回答:有。)

那麼這三個說法,你們有沒有什麼想法?(大衆回答:很好。)很好, 怎麼說?這對嗎?第一個,不用坐禪,只要持名念佛,也不用深入經 藏。這挺好的嘛,是不是啊?這不用學呀,也不用打坐,這多好!是不 是啊?怎樣?你們想法呢?說一說

**佛友A**:我覺得念佛可以進入念佛三昧,也就是入定。佛法戒定慧,還 有持戒,深入經藏的話,可以提高一個人的智慧;三無漏學。

恒懿法師:所以還是要坐禪,是嗎?

佛友A:坐禪也是入定的一種,念佛可以進入三昧,也是入定的一種。

**恒懿法師**:很好、很好。還有沒有?你們對這個說法是怎樣?沒有意見,就是OK?說啊?

近康法師:阿彌陀佛!淨土法門,有人說只要持名念佛,就不用深入經藏,這是有偏頗的。為什麼呢?因為不管你修哪一個法門,一定是信、解、行、證。所以你的信心從哪裡來?你要從「解」來,就是你要懂得道理。另外就是說你也有功德在你的法門裡面,但是我們缺乏「理」的道理,很有可能不管你做多少功德,但是有可能是盲修瞎煉,弄不好還走入邪道,就很可惜。所以不管你修哪個法門,我都以深入經藏為基礎。阿彌陀佛!

恒懿法師:很好、很好。還有沒有人要講?這是很切身的問題啊!

第二個,很多大師是初學禪,晚學淨土,所以不要浪費時間,直接學淨 土就好。這個說法怎麼樣?是不是啊?你聽人家這樣跟你一講,你就: 「我不用學禪,我就學淨土就好,因為很多大師都是如此。」那你要怎 麼說?

**近方法師**:的確很多人從教入門,或是從修禪入門,最後都會導歸極樂 淨土,快要死的時候就來念佛。

我先說**第一個**:第一個就是因為我們如果沒有教的基礎的時候,其實擺 在我們面前的路是模糊的。所以當人家跟你講一些什麼時候,你就變成 牆頭草,就沒有自己主張嘛。

我以前看到一個故事,就有一個太太,她也是念佛的,她每天有事沒事她就念佛,她就一直念佛。有一天晚上,她還是在念佛,他的兒子就在旁邊就叫她:「媽媽!」她就轉過頭去,就跟他說:「什麼事情?」他就說:「沒事。」大概再過了十分鐘,他又叫:「媽媽,媽媽。」然後她又轉過頭說:「什麼事?」他說:「沒事。」然後再過五分鐘他又叫:「媽媽。」然後她就不性如灰了,就生氣了,說:「你幹嘛?」他就說:「沒事!我是覺得才叫你三次你就起煩惱了,那你每天念了那麼多阿彌陀佛,阿彌陀佛肯定會起煩惱。」然後她從此以後就不念佛了。

所以沒有教理的基礎時候,就是人家給你一些不對的訊息的時候,你也 沒有辦法判別,很容易被旁邊的境界就把你擊倒了。

有這個正知見就是從這個聖言量來的,所以必須要去看佛怎麼說,祖師 大德怎麼說;然後就把自己的這個路給確定出來的時候,這樣子你就可 以走快走慢都沒有關係,都會到達我們想要的目標。

**第二個**,其實我們有看到很多都是學教啊、學禪啊,但是那個方便的門,就每個人進去的門都不一樣。我是覺得就很像我們在在學校裡讀書;我們在學校裡讀書,我們也是從小學、國中、高中,都是讓我們先去學各種不同的東西,把這個基礎打得非常好的時候,你到博士的時候,才有所謂的一門深入。所以這個基礎的工作是很重要的。其實說穿了就是到最後,門門最後的目標都是一樣的。所以你不可以講說,反正祖師大德他們最後都是學淨土,我就學淨土就好了。

恒懿法師:我們講解行並進嘛,對不對?你要解然後再做;那你瞭解經

藏了,你才能夠解行並進,不然的話很難的。比方說蓮池大師也是啊,他之前是寫《禪觀策進》的;然後蕅益大師也寫過《靈峰宗論》;永明壽禪師也寫過《宗鏡錄》,這都是講禪的道理。那為什麼他們要弘揚淨土法門?就解行要並進。佛法是事相與理,你一定要瞭解透徹以後,在修行的方面才能夠真的做方向是對的;也不會太過於偏激,不會偏於事或偏於理,這都不好。

那第三個呢,印光大師說將「死」放在頭上,反正都快死了,我們什麼時候死都不知道,所以持名念佛就好了。怎麼樣?是啊,說之有理。

**佛友A**:關於淨土持名念佛,我的理解是念佛是為了進入禪定、心定,但終結還要從定進入智慧。止息與內觀,他們是利用呼吸進入入定,但是最後還是要通過那個內在智慧才能達到覺悟。所以我的理解是以智慧為原則,念佛只是達到禪定的境界,但是最終佛教推崇真正解脫,進入內心自我淨化,正確的智慧才能達到自我的淨化。

恒懿法師:其實我們說禪與淨土,真應該不是說淨土法門,應該說念佛法門;念佛法門跟禪法其實都是一樣的,都以心為主,我們要修的是這個心,不是說你修什麼。我們是以「明心見性」為我們的目標,你不管念佛、修禪,你都要明心見性,對不對?你明心見性之後成佛才有份。所謂淨土其實就是念佛的法門;那念佛法門跟禪宗其實是沒有什麼分別的,應該是這個樣子。為什麼善財童子五十三參,第一參就是念佛?那個大德也講唯心淨土,心淨者佛土淨,一樣的道理,以心為主。

所以我們說以前的大德,原先都學禪後來改修淨土。這是斷章取義,他們已經證悟了嘛!淨土來講,淨土跟禪是一樣的;沒有說這個禪太難了,我來學淨土。不是這樣子,他們來講是一樣。不是說他們改修淨土,應該不是說他們改修淨土。

那印光大師說將「死」放在頭上,我們要看看印光大師是在什麼時代?是個戰亂的時代。戰亂的時代,真的是你生命什麼時候走不知道,所以你趁著這個時候趕快念佛。我覺得應該是有時代的背景。那我們現在你還有這個機會,還有這個時間,戰亂時代你也沒有那個資源學習佛法;那我們現在有這個資源、有這個時間。你說:「我可能明天就死了。」明天就死了,那你現在還活著,對不對?你還有這個資源,所以應該趁這個機會好好學習,而不是說我就念佛。如果不瞭解念佛的真正的意義,不瞭解念佛真正的法門是怎麼樣,怎麼修行的話,你念佛就是真的念數字而已。對不對?所以是沒什麼意義的。所以這個解行並進就很重要,要瞭解是很重要。還有沒有什麼問題?就這樣,大家有什麼問題?

李果燕:剛才這位師兄說念佛就是達到始覺目的,那我的想法是除了始覺除此以外還有佛力的加被——阿彌陀佛四十八願。所以我們在念佛的時候,其實我是覺得求生淨土跟那個佛菩薩感應道交,那其實是非常重要的。

恒懿法師:對呀,佛菩薩的感應道交,也要由你自己先開始。你要跟佛一樣,才可以感應道交;你跟佛不一樣,你怎麼感應道交?好像你說:「我要找到我的師父。」你的師父會出現,都是因為你已經準備好;你沒有準備好,你師父在你面前,你也沒辦法認為他是師父。所以都是要你本身的準備工夫一定要夠!如果說我念佛,佛就來加被我,就一定往生西方極樂世界。那你還是那個心不夠,我們心一定要先跟佛一樣,所以才能「心、佛、衆生,三無差別」。跟佛要完全一樣,才可能感應道交。一樣的,就好像你的磁場,或者你的那個收音頻率跟他頻率一樣,才可能接上啊,頻率不一樣怎麼可能接上呢?接不上!

**近育法師**:我說念佛往生淨土很難。

恒懿法師:不會,為什麼?

近**方法師**:因為你要做到頻率一樣,其實道理上是這樣子,就是你修大悲法門,修藥師法門,修阿彌陀佛的法門,要感應道交;一定是要頻道一樣才能夠感應道交。因為他所行的是要那樣子去做,彌勒菩薩的慈悲,你是跟他一樣的慈悲,所有他就會現在你面前。那這樣說起來說是不是很難?

恒懿法師:所以往生的人不多啊!雖然說萬修萬人去,真的去的人不多啊,是不是?道理沒有清楚嘛。我只要念念念,我一天念,人家有什麼說法,只要念〈往生咒〉幾十萬遍我就肯定往生。怎麼可能呢?如果你念完佛,轉個身就罵人,這不可能往生嘛——起一大推煩惱,怎麼可能,是不可能的!所以為什麼說要瞭解,瞭解這法門是什麼,你才能真的去加入。

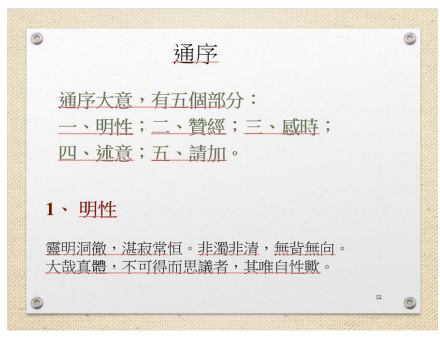
那你不用說很困難,我想應該還好吧,你做就是了,不要管嘛。其實修 行是這樣,打坐也是這樣,心不待物,你只要做就是了;老實念佛,心 不待物。你就是一直做一直做,總有一天會開悟的。 現在我們來看《彌陀疏鈔》裡面的內容,我們再稍微從頭複習一遍。如 果有時間,我們會講個故事。

這〈通序〉,為什麼講通、為什麼講序呢?其實作者他的序,一定把書上的內容,最重要提綱挈領拿出來跟讀者講他要說些什麼東西。所以我們看通序,把通序瞭解,就可以知道這個作者他想要告訴我們些什麼。

因為《彌陀疏鈔》四本,很多。那這個要全部講完大概要好幾年,以我們這樣的速度,所以我們先看通序;接下來持法師會講《彌陀要解》。所以我們先看看,就把念佛這個法門真正的意思是什麼,還有修行的方法是什



麼,能夠稍微的瞭解;那再加上持法師的講解,然後再加上我們還有念佛七,這應該還不錯的,好好的準備一下。



第一個就是什麼叫「明性」?性是什麼?性就是自性,明了我們的自性。那我們的自性是什麼?就是「**靈明洞**像,**湛寂常恒**」。

「靈明洞徹」表示 什麼?無量光。 「明」是什麼?明

是光明。講日月是明,有日光,有月光都亮嘛,沒有日光、月光就不亮嘛,現在加上電燈燈光,只要有這光就亮。但是這個光都是有時間跟空間的限制,因為晚上了就沒有太陽了,那月亮出來了,但是如果有雲遮住又沒有了,那光就沒有了,所以它是受限的。但是加個「靈」,它就沒有時間跟空間的限制了,就在很黑暗的地方,你的自性還是可以光明的。你今天有這個自性的光明,你生生世世這個光明都是在的,不可能說你就沒有了。那「靈明」的意思就表示無量壽、無量光。

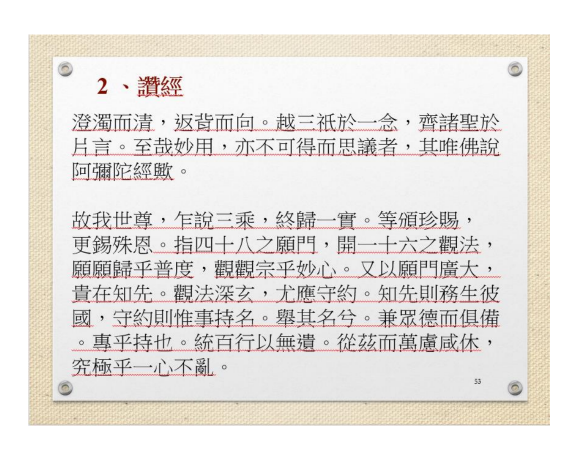
「湛寂常恒」,常恒,永遠的,就是無量壽。我們常常把壽命有個限度

的,今生你壽命多少,你現在幾歲。常恒,就是你根本沒有壽命的數量,就是無量。其實我們講無量,這個數量你沒辦法算,是無量;或者你根本不在乎你的壽命,它也是無量。

所以「湛寂常恒,靈明洞徹」就是無量光、無量壽。「阿彌陀佛」就是無量光,無量壽。「阿」字,在梵文裡面有很多意思,但是它是「無」的意思。「阿」也是就我們最基本的發音了。你生下來你就什麼都不會說,就也會「阿」,你很驚訝你就「阿」。所以發明這個語言,都是人生下來看人家平時麼發音。這是我聽說,不知道是不是真的。以前沒有語言,那大家一碰到什麼就「啊、阿」,就是這樣子。然後「咦」,又有一個,就是這樣發這是基本音,叫字母。「阿」字就是無量的意思,或者是所有都是從「阿」開始,就是「無」沒有的意思。「彌」,就是時間的意思。「陀」,是光明的意思。所以「阿彌陀」就是無量光、無量壽。

蓮池大師就說,無量光、無量壽是我們的自性。那其實也是跟阿彌陀佛是一樣的;就像阿彌陀佛他無所不在,我們自性也是無所不在的。蓮池大師先要我們瞭解我們的自性其實是光明的,是無所不在的——不是這麼小的在我們的身體之內而已。

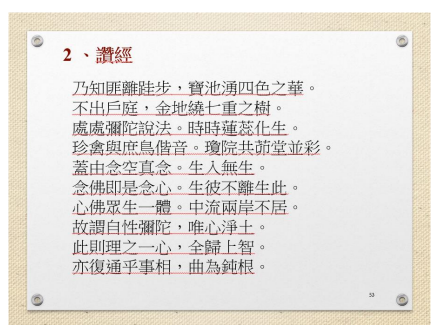
第二部分就講〈贊經〉,讚歎這個經典。



蓮池大師他就講說所有的經能夠超越三大阿僧祇劫,在這一念裡面,就是《阿彌陀經》了。那為什麼要讚歎這《阿彌陀經》呢?因為這個經是釋迦牟尼佛的第一方便,在這一代時教裡面,第一個方便,最殊勝的法門,所以他讚歎他。為什麼叫殊勝法門?你看他說:「我世尊說三乘法,

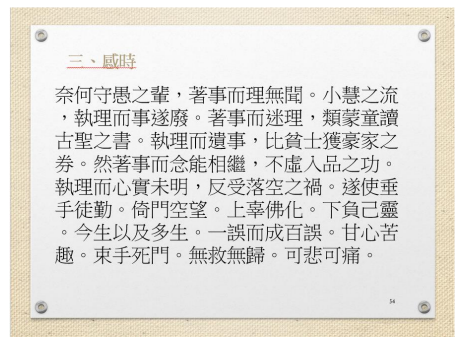
**終歸一實。**」然後《阿彌陀經》裡面有四十八大願,有十六觀法,但是所有的法門裡面,最主要就是知道哪個先後。哪個先後?當然是持名最先。所有的法門裡面,哪個深?就是阿彌陀佛這個深,持這個名。

所以這樣的話就你看那個「**萬慮咸休,究極乎**」,這點最重要,就是你要做到一心不亂。「萬慮咸休」,因為你念佛你可以做到這樣子。「**專乎 持**」,因為你可以專心的持,持這個《阿彌陀經》。然後就是你持了這個能夠一心不亂的時候,你的極樂世界就在你的面前,你不需要走出去,



就顯現出來了,你所到的地方就是彌陀淨土,所以才會講說「自性彌陀,唯心淨土」。他要闡述的道理就是以念佛為主,念佛法門;但是持名念佛,不是我們講的持名念佛,嘴巴這樣念念念,你要瞭解到我們的性,我們自性跟佛是無二無別的。你這樣念到一心不亂的話,這個彌陀自然就現前;那唯心淨土,我們內心顯現的就是淨土法門,就是淨土。

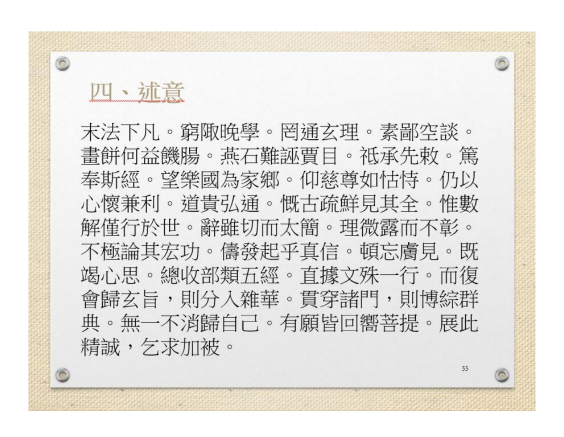
所以為什麼他要讚歎這個經典?因為十方諸佛都是來讚歎這部經的。所 以他要讚歎這個贊經。所以他是最大方便,大藏經裡面最方便的。



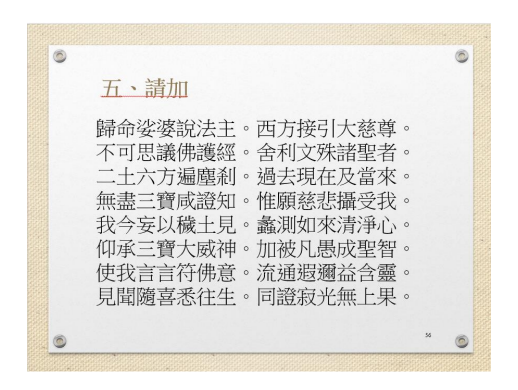
 就好像剛剛近育師講的那個念佛的故事,那位太太的兒子對媽媽說「妳念阿彌陀佛,我叫你幾次妳就煩了;那妳念阿彌陀佛那麼多遍,阿彌陀佛不就也煩了嗎?」那位太太就對「理」不懂,所以她只守著「事」;那人家一講,她那個方向就沒有了。那小慧之流就是只有這個理,但是他不修行,對事上他不修,他只是在念書這樣子,他沒有解行並進。所以這些人都沒有辦法得到利益。

這對上來講就辜負佛陀教化,對下來講就甚至辜負「己靈」——我們自己的靈,所以蓮池大師他覺得是很可惜的,他很感歎。

他就是說我們對淨土法門不能正信正解,所以我們要有正信正解;不然的話就是根基淺薄,不是愚癡那就是太狂妄了,這樣都對自己的修行都沒有辦法,沒有幫助。所以他就感歎,他對時下這種的弊病他感到很感慨。其實這個弊病到現在也是有啊,對不對?(大衆答:對。)現在還是這樣的問題,可能更嚴重。



四、〈述意〉;述,是他陳述,就是蓮池大師他陳述;意,就是他寫這篇《彌陀疏鈔》的心意是什麼;其實他的意思就是希望能夠發起大家對淨土法門的正信正念。所以他就寫很多,讓大家能夠發起信念來,希望能夠有正信,能夠真正的來離三界的苦海。所以他說「**展此精誠,乞求加被**」,他就完全有他的那個心意,來希望衆生能夠瞭解他的心意,能夠出離苦海。



五、〈請加〉,就是請求三寶的加被。為什麼要這樣做?因為佛滅度以後,一切佛的弟子,都要皈依三寶,請佛陀乞求加被。因為我們自己一個人的力量有限啊,我們就是也是一種欠缺,就是我的心力,我的智慧都是有限的;那佛陀有無緣大慈,同體大悲,所以很真誠的請求佛陀的加被,讓我能夠得到殊勝的智慧。

所以你看「歸命娑婆說法主,西方接引大慈尊」,歸命是釋迦牟尼佛,還有西方接引就是阿彌陀佛;還有經典,「不可思議佛護經」就是經典;「舍利文殊諸聖者」,這就是僧,佛法僧。「二土六方遍塵剎」,他們都在遍塵剎;「過去現在及當來」,這樣未來。「無盡三寶咸證知」,所有的就是過去十方三世所有的三寶都來證知我,來慈悲的攝受我,讓我能夠以這個清淨心仰承三寶的威力,來「加被凡愚成聖智」,我這個很平凡愚癡的有這個聖智,讓我所說的每句話都符合佛說的意思。然後能夠「流通遐邇」,就是遠近都流通;「益含靈」,就是讓所有的衆生都收到利益,他們聽到能夠隨喜,然後能夠往生,一起「同證寂光無上果」,就是同到西方極樂世界去。其實你看所有經典後面,那些大德他們都有這樣子「請佛加被」。這個就是很簡單的說一下蓮池大師所寫的。

唯心淨土,那到底要怎麼修?怎麼樣「自性彌陀,唯心淨土」?我要怎麼修?修行有四個層次,這個我們也都知道,稍微解釋一下,就四個: 一個是持名念佛,一個是觀像念佛,一個觀想念佛,一個實相念佛。

「持名念佛」很簡單,就是念嘛,持名念佛就是持著阿彌陀佛的名號, 六字洪名或是四字都可以;這個通常是比較引導初機的。但是現在你用 理來念的話,又不一樣了。這末法時期根基低,如果你沒有辦法讀經 書,不瞭解佛陀的經書,那你也沒有時間,也沒有這個資源可以讓你好好讀經和禪定的話,你就是用這個善巧方便的法門。不過這個是開始修行的,慢慢的心定下來以後,你伏住了煩惱了,就要開始由定生慧,再導至正知正見,然後就依教奉行,就可以證入菩提。這個是持名念佛。

第二個是「觀像念佛」,觀像就是阿彌陀佛像。大部分就是拿一個阿彌陀佛的像,或者是西方三聖像,然後看著,能夠依這個來達到一心不亂的境界。這個其實是很好,有個好處,為什麼?因為你這樣念念念的話,尤其剛開始你不知怎樣用心的話,很容易就轉了,嘴巴念念念眼睛到處看,會不會?你念佛,會不會念到眼睛到處看,或者你就想到別的。但是你有東西給你看著的時候,你通常就不會到處看了。雖然這是一種方便,就是一種讓你能夠利用阿彌陀佛這個相好莊嚴,來讓你達到一心不亂的,事的一心不亂。

「觀想念佛」,是觀想阿彌陀佛身金色,相好光明無等倫,這樣子觀想。 其實《十六觀經》裡面有教你怎麼觀想。這個通常就是不容易,為什麼?因為在《十六觀經》裡面講說,你要觀想到你眼睛睜開,眼睛閉著,比如觀想到落日,眼睛睜開,眼睛閉著你都要看到這個落日,這是不容易,現在人比較沒有辦法;但是它是一個法門,過去有修行人也因為這個而修成。所以這個辦法,還是可以的。

「實相念佛」,這更是對上根修行的念佛法門;就是我們剛剛講「唯心淨土」,心淨則佛土淨。所以西方世界就在眼前,我根本不用去了,就在我清淨的心裡面。所以最主要就是讓我們能夠把我們的心清淨了。好了,就是四個念佛的方法。

## \* \* \*

我現在講個故事,這個故事其實是蠻有名的,而且是很現代的故事,叫做具行和尚。有沒有聽過?具行和尚?他是虛雲法師時代的,在虛雲法師的自述年譜裡面也有講到,有相關的記載。我為什麼要講這個?因為我們很容易,就是:咦!你看人家他不識字,可是他可以修到念佛三昧。所以我們先把他的故事稍微的瞭解一下。

就說在光緒年間,光緒年間就是清末的時候,有一個鄉下人,很土的鄉下人。那時候虛雲老和尚他在雞足山,所以他就到雞足山去求見於虛雲老和尚。住持叫做住勝和尚,就問他:「你是誰?求見虛雲老和尚幹什麼?」

他說:「我是雲南人,我現在才二十歲;從小我父母就雙亡了,所以孤苦無依。我族人就讓我入贅,所以變成姓曾。因為我現在家鄉鬧饑荒,沒有收成,就沒有人雇傭我種田。我家很貧苦,又有兩個兒子,我沒辦法養活家小。我聽說虛雲老和尚在雞足山在修建廟,要用苦力,要用水利工人;我實在是走投無路了,請虛雲老和尚收留我在這邊做工,賺一點錢來養家活口。」

住持他就說:「我們這兒工資很低的,你要不嫌棄的話,你可以在這邊住下來做工。虛雲老和尚他一定會准的,所以也不用去見他了,他不會不答應的。」然後他就謝謝他。和尚就問他:「你叫什麼名字?」他說:「我叫阿便。」他說:「好,阿便你到後邊柴房去住吧!」所以他就去住了。

他很勤快,每天天還沒亮就起來,不用人家吩咐,自己就發心去種菜呀、澆肥呀,沒事的話他就種菜澆肥;有什麼事需要他就挑石頭,幫忙修廟他就會做,從來沒有休息過;他也不跟人家講話,因為他耳朵有重聽,人家跟他講話也聽不到,所以人家就叫他聾子。那他也無所謂,反正聽不到。

這樣做了一個多月以後呢,他家的老婆抱著孩子來找他了,他太太的弟弟也來了;他的岳母侄子全部一家人七八口人,都擠滿了他住的地方,七嘴八舌的。住持住勝法聽到嚇死了,說:「唉!我只收留你做工啊,你怎麼把一家子都帶來了;我們這廟也不能住婦女啊,怎麼辦?」阿便說:「也不是我讓他們來的,因為地主要收回土地,把他們全部都趕出來,沒有地方去,怎麼辦?」和尚就說:「可是我們廟裡面不收留婦女的,讓我去問一下虛雲老和尚好了。」

虚雲老和尚說:「她們不能算是婦女,她們叫難民,我們可以收留難民,情況不同的。就叫他們在後山裡面自己搭個茅棚,一家人住進去就好了。」他們就很感激虛雲老和尚,就一直拜謝。然後他們就在後山住。那虛雲老和尚說:「其實你也不用謝謝我了,我們反正也缺人手,你們不嫌苦的話就一起吃飯,我們有什麼就吃什麼,反正你們都有幫忙。」所以他們就很感激,覺得虛雲老和尚救了他一家人的性命。這樣之後,他更勤快了,每天那菜園種了很多菜,瓜果全部供應寺內,全寺也打掃得一塵不染。

隔了一陣子呢,那個阿便趁著虛雲老和尚來山巡視的時候,他就跪在虛雲老和尚面前請求:「老人家,你教我念佛吧;我這麼笨,一個字又不認識,連佛都不會念。」老和尚就問他:「你要念佛做什麼?」他說:「我

這一生這麼苦啊,一定前生造了什麼孽、不會修行。所以今生想要學佛修道,以後不要淪落了。」老和尚就問他:「那你要怎麼修啊?」他就說:「我不識字,又笨,我不知道怎麼修,所以請教老和尚來教我最容易最簡便的方法。我常聽師父講經講得很深奧,但是我聽不懂。不過師父說『一心不亂,勤勞佛號也可以生西方』,所以師父你教我念佛吧。」虛雲老和尚說:「阿便,你已經一心專誠了,很難能可貴了。我就教你念阿彌陀佛跟觀世音菩薩,教你淨土法門。」

所以他就從那時候開始常念阿彌陀佛跟觀世音菩薩。他就是屏息諸緣一 心的念佛,日夜不停;他種菜在念佛,他做什麼都在念佛。

後來到他 21 歲的時候,他就想要出家了。虛雲老和尚就說:「你要出家也很好啊,但是你有家眷,你要怎麼辦?」他說:「我們一家八口都約好了,通通來落髮修行,所以請師父准。」虛雲老和尚說:「真的難得,這因緣很好,所以就准了。」准了他以後,他就一直拜虛雲老和尚,說謝謝老和尚。虛雲老和尚說:「你拜夠了嗎?」他說:「不行!」就一直拜,一直拜。

後來虛雲老和尚說:「你現在名字改成阿辯,改成辯才無礙的辯;等你受具足戒以後,我再給你另外一個名字。」虛雲老和尚跟他講:「日辯是你的法名,你不是日辯,你也不是阿便,這只是一個代名詞。」他就很茫然,師父:「我聽不懂。」虛雲老和尚就說:「我不是虛雲,虛雲也不是我,你懂嗎?」他說:「我還是不懂。」虛雲老和尚說:「我教你念佛,我也教你打坐;我現在要教你知道你不是你,我要你覺悟到我不是我,心中沒有我,破我執,無所求,明白嗎?」他說:「他還是不明白。」虛雲老和尚就說:「你慢慢的學,慢慢的體會就能夠懂了。」

虚雲老和尚說:「因為我知道你很勤奮,念佛一心繫念,很多人都不及你。再加上你的個性很樸實,樸實有點笨拙了,其實這是好處。聰明的人很容易太聰明,反而被聰明誤了,不可能精勤的一心修行。你這樣很好,不要自卑,要好好的來學人家聰明人。你雖然笨呢,但是你不會被聰明所誤。」所以他受具足戒以後呢,虛雲老和尚就給他法名叫「具行」,具行和尚就這麼來的。

他成了具行和尚之後,他就穿著僧衣,他還是種菜、施肥、挑糞、擔土啊、打掃啊,就好像他沒有受戒之前一樣。像我們很多出家衆,很多人出家,還沒有出家以前是一個樣子,出家以後是一個樣子;受戒以前是一個樣子,受戒以後又是另外一個樣子。他沒有,他完全都是一樣。他還是專其一心的念阿彌陀佛跟觀世音菩薩,也不跟任何人講話,因為他

到了民國四年,他越來越聾了,更沉默了,因為他也聽不到,所以他除 了種菜做工以外他就是念佛。

有一次虛雲老和尚就叫他來說:「具行啊,你已經苦修四年了,境界也不錯;但是你的見識太少了,你最好下山外出去參學,到各名山道場去;你願意回來的時候你就回來,如果有更好的機緣你就留在那邊。」他本來說:「我不去呀,我要伺候你老和尚。」那虛雲老和尚就很生氣就說:「去,不是教你破我執嘛。你忘了嘛!所以我不要你服侍。」所以他就拜別了虛雲老和尚,收拾行李就去了。



走了以後,就過了五年,虛雲老和 尚要蓋雲棲寺的時候,具行和尚就 回來了。他就跟虛雲老和尚說:「師 父,我回來了。」老和尚說:「你回 來了,那你出去參學,學了些什 麼?怎麼又回來了?」他說:「天下 的名山我都去過了,也都是這樣 子。我就聽人家說師父在這裡重修

華庭寺,就在雲棲山。我知道師父一定缺人手,所以我就回來了。」那 虚雲老和尚說:「你回來的很好,你打算回來做什麼事呢?」具行和尚 說:「我又蠢又笨,又不認識字,不過就是侍候師父,做一些工啊。」虚 雲老和尚就說:「你這麼發心的苦修,你就在雲棲寺、聖音寺兩處。」問 他說:「你有沒有去雞足山去探望你的家人?」他說:「沒有,我不去。」他說:「為什麼?」「我們大家都出家修行了,沒什麼好眷戀的。」你看他就是真的放下了。老和尚說:「你見見也無妨嘛。」他就 說:「不去!不去!」

從此他就兩個地方很辛苦的做,挖石頭、搬石頭、蓋房子、種菜、種樹、砍樹、去打掃啊、挑糞啊、施肥呀、煮菜呀,所有的勞動的工作他都做;那他一面幹活還是一邊念佛;甚至還給其他的師父補補丁呀,比方說衣服破了,他幫他補丁呀,每補一個丁他就念一個佛號。

後來虛雲老和尚在蓋海會塔的時候,虛雲老和尚在監工,具行和尚他就挑石塊,見到虛雲老和尚他就開口講話,他就說:「師父,將來海會塔蓋成,我來守塔,好不好?」虛雲老和尚看著他沒有馬上回答,他知道他有意義的,有意思的。他就繼續問:「好不好,好不好?」虛雲老和尚就說:「好了,好吧。」他就說:「躪謝師父。」他說:「隨緣了,不要強

求。」他說:「知道了。」

那後來虛雲老和尚就讓他當那一年受戒的戒子的尊證和尚——尊證和尚很大的。他就叫具行和尚跟大家開示,具行和尚說:「哎呀,我半路出家,又不認識字,只會念阿彌陀佛而已。」那虛雲老和尚就說:「念一句阿彌陀佛,能夠像他這樣精進不懈就夠了。如果自恃聰明、心念分歧,即使念萬卷經又有什麼用?」虛雲老和尚跟大衆講:「想不到啊,這個孩子進步非常的神速,搞不好他比誰都先證果。」他就這樣跟人講。

後來過了沒多久具行和尚就來敲門,叩門,進來叩頭說:「師父,弟子要走了,特來叩辭。」那其實虛雲老和尚知道他是什麼意思,他就說:「好吧,該怎麼辦你就去辦吧,我會在這邊念經幫助你。」所以具行和尚再拜就離開了,就到寺後面的花園裡去。

入夜以後監院就查房,發現具行和尚不在。他說:「具行怎麼不見了?昨 天他還請大家吃一餐,不是今天就下山了吧?大家趕快去找他。」找遍 全寺都找不到他。他昨天跟大家好像是訣別,是不是偷偷的又下山去 了。大家就在那說來說去的。後來那個監院就跟大家說:不要說了,再 去找,趕快找。

可是找菜寮門是鎖著的,窗口望去也沒有人影,所以大家叫「具行、具行···」後來在後花園看到那邊有很強烈的白光,閃了好幾次,照了整個花園都光明透徹的。大家說:「這是什麼光啊?」「不知道!」連寺外的居民都看到了,還以為是火災呢。「哎呀!糟糕了!火災了,虛雲老和尚在那呢;趕快打水啊,要去救虛雲老和尚。」可是到那邊沒有啊,好像什麼都沒有,就覺的奇怪了。然後大家趕快找虛雲老和尚,就找是不是有火要救火,不見有火。

另外以一個和尚就說:「沒有火,但是有白光,那個不是火。」

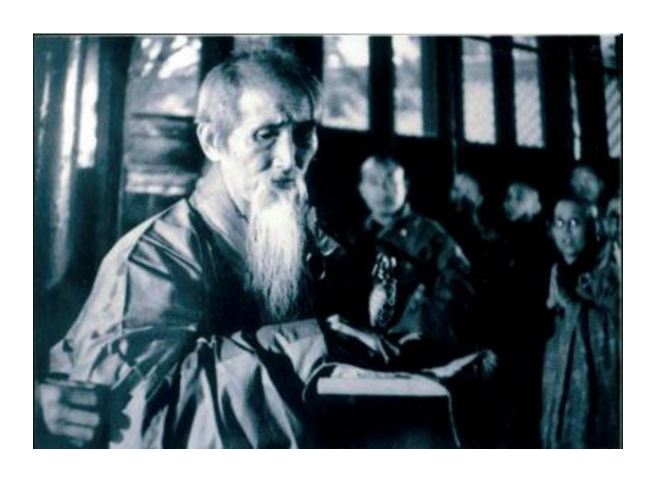
後來他們就到那個白光的地方一看,看到具行和尚坐在那邊。他們就 說:「哎呀!原來具行和尚你在這邊呐,害我們找你找得好苦,你在幹什 麼?」就看他端坐在那邊,都不動,眼睛半閉,面帶微笑不理不睬。

大家要去拉他,具行,具行。結果虛雲老和尚趕到,他說:「慢!不要動,大家不可以擅動具行;你們都走開一些。」大家就讓開了。

虚雲老和尚就到具行面前,向衆人說:「他已經坐化了,而且他自身噴出了三昧真火,剛剛那個光就是真火,他已經把自己燒成灰了。我在禪堂

裡面幫念經,助念幫他;我感到全身都發燒,我知道他已經成功了。怕你們不知道亂動,所以趕快趕過來。」

他們聽了嚇一跳說:「他樣子還是一樣啊,袈裟完全一樣,臉都沒有變啊,也沒有燒黑啊,手上還拿著木魚,只是沒有呼吸而已。真的嗎?他真的自發真火,火化了嗎?」虛雲老和尚說:「你們不要走進他,可能一點點風,一點吹草動,他全身灰燼就倒,你們就看不到了。」





我現在可以看照片,有照 片,這是虛雲老和尚在幫 他助念,這是他坐化的樣 子。

然後虛雲老和尚在仔細看 他,他的木魚跟木柄都已 經化成灰了,柄磬也焦炭 了,但是他全身跟袈裟都 沒有變,他僧鞋也成灰 了;坐處的稻草那個蒲團 都成灰了。所以大家又驚 異又歡喜,都合掌念佛。

虚雲老和尚就跪下來跟他 頂禮,合掌對他說:「具

行,恭喜你啊,你已經修成破我執了,證果了。你的瑞相法身給世人 看,證到圓滿的波羅蜜,請受虛雲三拜。」虛雲老和尚拜對徒弟下拜的 時候,衆人也跟著跪拜。

虚雲老和尚說:「具行啊,請你多保持你這個樣子一天,明天我要請都督跟社會人士都來瞻仰你的法身;讓記者攝影一下你,弘傳與世,來弘揚佛法。」他就吩咐下面的人說:「你們今天要派人輪流看守具行和尚的法身,不要讓人動碰到他,也不要大聲的震動。」所以他們都說是。

第二天,那時候的都督叫唐繼堯,廳長全部都來了,新聞記者都來了, 大家都來看。那個唐繼堯說:「這個可能嗎?奇怪!他明明是個樣子嘛, 怎麼全身燒成灰也不會倒下來呢?還是原來的樣子,袈裟也不會成灰 呀?這明明不是火燒的嗎?」虛雲老和尚說:「他是從內心發出三昧真火 把自己焚化了,才有這樣的瑞相。」唐繼堯說:「太奇怪!聲跟柄都燒成 灰了,他全身真的是灰嗎?」虛雲老和尚說:「是的。」所以虛雲老和尚 就說:「具行啊,你的功德圓滿了,讓我們送你入海會塔。」所以具行和 尚為什麼跟虛雲老和尚說我要在海會塔,在那裡守著;他其實就是要到 那邊去。

所以虛雲老和尚就敲磬,敲三下,突然他全身震動,整個人就化成灰 燼。當場所有數千人,虛雲老和尚還有唐繼堯,還有所有觀衆,都跪下 叩拜,大家都很感動。

所以你看看這個故事,你們有沒有什麼想法?有人不就說:「唉!不是就不認識字嘛,就可以了;所以不用打坐啊、不用學習經典啊。你看,他就不認識字,這是最好的例子,對不對?」

佛友:他一直就是在虚雲老和尚那聽經聞法,又去參學。

恒懿法師:對!他去參學。他雖然不識字,但是他很聽虛雲老和尚告訴他的道理;虛雲老和尚叫他不要執著,他就不執著。我們天天聽經聞法,叫你不要執著,你還執著的不得了。所以你看這個人什麼叫做信,他就是真的信,是真信。說:「我相信,我相信」,等你有事情的時候你就不相信了,「哎呀!我家裡的事情要做。」具行和尚他沒有,完全就是信佛所說的;信他師父所說的,叫他怎麼做,他就怎麼做。他是真信。而且你說他沒有入禪定嗎?他做什麼事情都是在念佛,就是入禪定。所以你說參禪不重要嗎?還是重要。你說他不懂經典嗎?他懂。虛雲老和尚其實有教他的,「我不是我,虛雲不是虛雲,你不是你。」就是要教他這些道理,所以具行和尚才能夠這樣的成就,這個成就是很不簡單的。

這個是活生生的例子。這個是事實的,在《虛雲老和尚年譜》裡面說出來的,是很不可思議的。所以修行就是要像他這個樣,一心一意的修,一心一意專心。所以我們前面講「萬慮成休,一心不亂」,具行和尚就是這個樣子,萬慮咸休,一心不亂。虛雲老和尚叫他回去,你就回去雞足山看看家人。他說:「不用,都已經出家了。」他就是一心要修行,他不會想那麼多,所以一心不亂。真正要做到一心不亂就是要像他這樣子。這就是很好的例子。

所謂跟阿彌陀佛感應道交,就是你那顆真誠的心,一心歸命的心,相信 阿彌陀佛肯定會來救你,你就是一無所有,他也把你當成最寶貝的。如 果我們在內心裡面認為有沒有都沒關係了,這就很困難了。所以你說不 要聽經聞法嗎?不是,聞經達理,就是聽經達理,就是通達那個道理的 時候,你才能夠斷疑生信。你的疑惑才會斷,生那個信心,真實的信心 是來自於對經文的瞭解;你對經文的瞭解,你會產生智慧的觀照,然後 再選擇,斷除心中的疑惑。

這個具行和尚就是最好的例子。你說他不認識字,他聽經聞法,他達理,所以他斷疑生信。不是人家講什麼就是什麼,這不是的。他不是:哎呀!往生西方極樂世界比較好了,那我就去好了。他不是這樣的,他確定的。

我瞭解了這佛法,產生一種觀照;對經文的瞭解,產生的一種觀照而選擇的,這個才是我們真正要做的。如果,哎呀!我看書上,我看大德講的都說萬修萬人去呀,所以我就修這個法門。這樣對這個不瞭解,不瞭解就很難,所以我們要真正的瞭解就在這個地方,聞經達理,斷疑生信。

還有沒有什麼問題呀?

**佛友:**法師,請問像您今天中午講的,佛七的時候,可以參加精進佛七,請問怎麼精進法?

恒懿法師:通常所謂精進佛七,就是不講話啊,就是精進佛七;表面上你不講話,但是內心裡面就是要一心不亂。對不對?那你要怎麼一心不亂?其實最重要是在這裡。假如說我們要念佛念佛,你整天拿著念珠,你念十萬遍、一百萬遍沒有用,如果你不是一心不亂。所以最主要是要到一心不亂,然後才能夠想辦法到自性彌陀,唯心淨土。

我問你們要怎麼一心不亂?除了不講話;你不講話,心理咕嚕咕嚕講一 大堆也沒什麼用嘛。怎樣?(佛友:置心一處。)怎麼置?置心一處, 然後呢?這個我們都知道啊,我們都知道不要執著,都知道啊。

**近育法師**:精進佛七,因為聖城的時間是從七點到晚上九點半才下殿,中間就佛殿的時間之外,凡是決定參加精進佛七的,都要拜一千拜,或是五百拜。如果我們今年有人倡議要精進佛七,在有人住進來,那我們的時間標準是八點半到下午三點,多一點我們共修。

恒懿法師:那你們精進佛七,到三點?

**近育法師:**不知道,所以我才問,就說我們所謂的精進佛七,請問有這樣一個引導我們做法是什麼?

恒懿法師:有沒有人要精進佛七?

**近育法師**:要先瞭解來做法是什麼,當然我們也願意參加;但是我們想要知道的是這個做法是什麼,然後大家就是會成為一個風氣。這道風道風就是我們大家都是這樣子做,都不會講閒岔、講是非,然後該做什麼,該依道場就依道場,就是自己應該要做一些什麼事情,就去做什麼事情;沒有的話你是拜佛,或是念佛,我們是應該有一些什麼樣的做法。

**恒懿法師**:我知道外面是這樣嘛,我們也做過了。就你一天要念多少佛號,一天拜多少拜,好像一天要拜一千拜,對不對?不能拜一千拜的話,你就要念多少佛號。這個是你參加大殿的功課之外要做這些。所以你做這些,你根本沒有時間打閒岔,最主要是這樣。那就看你有沒有願意有這個體力,有這個毅力要這樣做。有沒有人?舉手。(有人陸續舉手)三個、四個、五個、六個。如果要的話,你們就去報名。那怎麼決定你有做到沒做到,就是自己監督自己。

**近康法師**:我覺得精進佛七,其實還是有些規矩。所以你精進佛七呢, 是屬於整體的,就不是一個人;如果是一個人,那自己用功就好了就不 用說精進佛七嘛。我是這麼認為,有一個固定的,比如說我佛號念了多 少,拜佛要達到多少,我覺得這才是精進佛七。

**恒懿法師**:如果就幾個人呢?因為你會被影響到;要大家這樣才有可能,才比較有可能叫精進佛七。

## 近康法師:到三點。下午三點做大迴向,所以念佛的時間並沒有很長。

恒懿法師:我記得以前舊金佛寺,在那個時候打佛七好像不是到三點, 到五點。後來就說法會的話都是到五點,沒有說三點,不過三點也好, 因為沒有那個力氣。跑完,所有結束是五點。挺累的,對呀!有些要早 回去,要幹什麼的。好像煮雲法師那邊,你要這樣,一定要有護持,沒 有護持不行,是會有困難的。並且我們這邊很多佛友年齡層很大的,能 夠做到護持的不多。但我覺得精進佛七你可以自己決定是怎麼叫精進佛 七,是不是?可以想我要怎樣做叫做精進佛七,不一定要拜一千拜。萬 佛城一天拜六百拜就已經,萬佛懺不是一天六百拜嘛。

為什麼又拜佛又念佛,就是讓你不會打閒岔。其實這都是方便,就是讓你不會打閒岔,所以就會鼓勵大家在一直念佛。掛禁語牌,如果你沒事幹的話,腦筋還是一樣會亂跑。所以就是要給你一點事情做了。我們人就這樣惰性,開始是勉強,到最後才是自然;你做到最後,你不做就很痛苦的,那就好了。那就像具行法師一樣,不用精進也精進了。還有一點時間跟大家講一下。

持名念佛有三個方法,一個就是「出聲念」,就是「南無阿彌陀佛」每一個字都很清楚;你可以大聲念,但是大聲念耗氣,或者在喉嚨叫都可以。但是你就是要有聲音念出來,這叫做出聲念佛。但是你這念的不是說,他是用丹田的氣來念的,不是啊啊那樣子。所以你這樣念的話,你會有慢慢的變成自然的,就在你這裡面一直轉了,阿彌陀佛,阿彌陀佛,就會自然的轉出來,這你自己要試試看。

另一個就是微聲的念,就是一口氣,一口氣念,旁人聽不到,就是你自己聽到而已;就是輕聲的念,這叫做「微聲念」。

還有一個就是「瑜伽念」。瑜伽念就是你的聲音跟氣是合在一起的,這個 叫瑜伽念,其實就是所謂的「金剛念」。就是你嘴巴不開,但是舌頭在嘴 巴裡面轉,人家看不到你在念,但是你自己在念,這叫「瑜伽念」。

這三個方法,你常常做的話,就比較不會昏沉。因為我們念念就好像很 昏沉一樣;你這樣一直念,念到最後你可能就完全沒有念,但是你心是 清淨的。這個最重要,你心是清淨的。你雖然嘴巴沒有念,但心是清 淨,那個不是昏沉,就是內心保持一片清淨,這個其實也是定的一種。

**佛友**:上個禮拜念佛是吧,就是念佛,聽你們打小木魚,我坐在那邊一 直跟著念,我很輕鬆;跟著木魚的節奏,打地鐘,有嗎?有沒有打地鐘 啊?跟著你們節奏都很輕鬆的,不會累。

**恒懿法師:**不過佛七都有打地鐘。在聖城打佛七比較過癮,走、坐,走、坐。這個好像走一走,坐一下就沒了。不是嘛?

**佛友:**上次貞法師在,我打地鐘,一直打一直打,跟得很輕鬆,時間都 過了,還一直打一直打,都不覺得累。

**恒懿法師**:所以就需要借著什麼什麼。意思說就不能停下來的,就不能 止靜的,一直打,一直打。不是打完就要停下來嗎?止靜嘛。看你們要 怎麼做了;就是我們要找一個看你要怎麼做,才叫我們的精進佛七,這 不一定要跟人家一樣。

我印象中萬佛城佛七蠻過癮的,因為走、坐,走、坐,蠻多次的,然後停下來又坐,然後又起來再走。這邊好像走兩下就結束了,念念佛,繞一次兩次就沒了,有沒有?那你們要到三點嗎?你們要到幾點?佛七要到幾點,三點就要結束嗎?三點結束真不過癮,念起來不過癮。你們要幾點?弄出來大家就要來呀,不然的話,時間到了三點就走掉了。其實如果晚一點沒關係,晚上有講經啊,持法師講經不是嘛。沒關係的,就不要離開的,就在廟裡嘛。難得一次,一年一次而已,又不是很久。對不對?一出去就沒有了。有沒有人要留下來住,現在舉手,誰?果翹要留下來住了,還有沒有?25號到31號。25,下星期。